
        
            
                
            
        

    


AN SĨ TOÀN THƯ - KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ 

Được xuất bản theo hợp đồng trao quyền sử dụng tác phẩm năm 2015 giữa dịch giả 

và Công ty TNHH TM & DV Văn Hóa Hương Trang. 

Hợp đồng xuất bản độc quyền giữa dịch giả cuốn sách với Công ty TNHH TM & DV 

VH Hương Trang (Nhà sách Quang Bình), mọi hoạt động công bố, sao chép, xuất 

bản, trích đăng... tác phẩm dưới mọi hình thức mà chưa được dịch giả và Nhà sách 

Quang Bình đồng ý đều bị coi là xâm phạm bản quyền. 

Lời giới thiệu

An Sĩ toàn thư là một tập sách khuyến thiện được 

Đại sư Ấn Quang nhiều lần khen ngợi. Đích thân ngài 

cũng đã vận động, tổ chức việc in ấn lưu hành, số lượng 

lên đến hàng vạn quyển. Vì thế, lần đầu tiên tiếp xúc với 

bộ sách này bằng Hán văn, bản thân tôi đã không khỏi 

khởi sinh một vài băn khoăn, nghi vấn. 

Vì sao lại băn khoăn, nghi vấn? Vì khi nhìn qua tổng 

mục sách này, nổi bật lên là phần  Âm chất văn quảng nghĩa, 

vốn dựa vào bài văn  Âm chất  của Văn Xương Đế Quân để 

giảng rộng. Các phần còn lại là  Tây quy trực chỉ, Vạn thiện 

 tiên tư  và  Dục hải hồi cuồng  có thể tạm chưa bàn đến, nhưng 

riêng về bài văn  Âm chất  thì dường như không nằm trong 

Giáo pháp của đức Phật. 

Văn Xương Đế Quân là một nhân vật hư hư thật thật, 

tuy một phần truyền tích về ông có thể tạm cho là thật, 

5

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nhưng lại có vô số điều được thêu dệt thêm chung quanh 

hình ảnh của ông, mà phần lớn đều là những kiểu niềm tin 

mông muội, thiếu trí tuệ, nếu không muốn nói là mê tín. 

Như vậy, những lời truyền lại của một nhân vật như thế liệu 

có đáng để người Phật tử phải lưu tâm nghiên tầm học hỏi 

hay chăng? Một tập sách như vậy liệu có đáng để lưu hành 

rộng rãi hay không?... 

Nhưng Đại sư Ấn Quang vốn là bậc long tượng trong Phật 

giáo. Cuộc đời và đạo nghiệp của ngài quá đủ để chúng ta đặt 

niềm tin vào những lời khuyên của ngài. Đại sư nói về sách  An 

 Sĩ toàn thư  và soạn giả là tiên sinh Chu An Sĩ như sau:

 “...quả thật là một quyển kỳ thư khuyến thiện bậc nhất trong 

 thiên hạ, nếu so với những quyển sách khuyến thiện tầm thường 

 khác, há có thể sánh cùng được sao? Lòng tôi vẫn tin chắc rằng 

 tiên sinh hẳn là bậc Bồ Tát theo bản nguyện mà hiện thân cư sĩ để 

 thuyết pháp độ sinh.” 

(Trích Lời tựa của Đại sư Ấn Quang) 

Chính niềm tin vào Đại sư Ấn Quang đã khuyến khích 

tôi tiếp tục đọc vào sách  An Sĩ toàn thư, thay vì gác nó sang 

một bên sau khi nhận ra có sự hiện diện của nhân vật gọi là 

Văn Xương Đế Quân. 

Và quả thật tôi đã đặt niềm tin không lầm. Sau khi đọc 

vào nội dung sách, tôi mới hiểu được lý do vì sao Đại sư 

hết lời khen ngợi, và cũng thấy được tâm lượng từ bi, trí 

tuệ diệu dụng của tiên sinh Chu An Sĩ khi soạn ra tập sách 

khuyến thiện này. 

6

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Từ đó, tôi phát tâm chuyển dịch sách này sang Việt ngữ, 

đồng thời soạn các chú giải và khảo đính một số điểm sai 

sót trong chính văn để tập sách thêm phần hoàn thiện. Sách 

dày hơn ngàn trang Hán văn khổ lớn, sử dụng khá nhiều 

điển tích cũng như thuật ngữ Nho giáo, Đạo giáo và trích 

dẫn một số lượng Kinh điển rất nhiều. Với một khối lượng 

tư liệu tham khảo đồ sộ và trong điều kiện tra khảo của thế 

kỷ 17, soạn giả không tránh khỏi nhiều nơi đã dẫn chú hoặc 

trích dẫn Kinh văn không hoàn toàn chính xác. Trong quá 

trình chuyển dịch, chúng tôi đã hết sức cố gắng phát hiện 

và ghi chú rõ những điểm này để giúp người đọc có thể tiếp 

cận với một văn bản hoàn chỉnh hơn. Vì thế, toàn bộ công 

trình khảo đính, chuyển dịch và chú giải đã phải kéo dài 

trong gần hai năm. 

Về nội dung sách, soạn giả đã dựa vào bài văn  Âm chất 

rất ngắn gọn (chỉ khoảng hơn 800 chữ) để biên soạn thành 

một bộ sách hơn 400 trang chữ Hán khổ lớn. Cách trình bày 

khá nhất quán trong toàn bộ sách. Cứ mỗi một câu được 

mang ra phân tích, bao giờ cũng có một phần giảng rộng mà 

ông gọi là  “phát minh” , sau đó đến phần đưa ra nhận xét, lời 

bàn, mà ông gọi là  “án” . Tiếp đó, hầu hết đều có thêm phần 

trưng dẫn sự tích, gồm những câu chuyện được rút ra từ 

kinh điển hoặc các truyện tích trong Phật giáo, nhằm mục 

đích minh họa cho ý nghĩa của các phần trên. 

Chính phần giảng rộng và lời bàn của tiên sinh An Sĩ đã 

khai phá và mở rộng ý nghĩa của bài văn Âm chất hoàn toàn 

7

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

theo tinh thần Phật giáo, giúp người đọc qua đó tiếp nhận 

được những giáo lý tinh hoa, những tri thức hướng thiện trên 

tinh thần từ bi, vị tha và trí tuệ. Không khó để chúng ta nhận 

ra rằng, tuy dựa trên bài văn Âm chất, nhưng hầu như phần 

trước tác của tiên sinh An Sĩ đã chi phối hoàn toàn nội dung 

của sách này. 

Một câu hỏi có thể được nêu lên ở điểm này: Tại sao tiên 

sinh phải dựa vào bài văn Âm chất? Tại sao tiên sinh không 

tự mình viết ra tất cả những nội dung ấy, vốn là điều không 

có gì khó khi xét đến sự dụng công của tiên sinh đối với bộ 

sách này? 

Xin thưa, đó chính là chỗ phương tiện diệu dụng của 

Phật pháp, là chỗ mà Kinh văn đã dạy rằng:  “Tất cả pháp 

 đều là Phật pháp.”  Nếu chúng ta nhớ lại rằng trong số những 

người chưa thực sự hiểu biết sâu về Phật pháp thì có đến 

chín phần mười luôn đặt niềm tin vào thánh thần trời đất. 

Niềm tin đối với Văn Xương Đế Quân là một niềm tin loại 

đó. Có lẽ tiên sinh An Sĩ tự mình sẽ không bao giờ thực sự 

chọn theo hay quan tâm đến những niềm tin loại này. Thế 

nhưng, với tâm từ bi, tiên sinh đã nhận ra là có rất nhiều 

người đang bám vào những niềm tin đó như chỗ nương tựa 

của họ trong đời sống, và việc đòi hỏi hay khuyên bảo họ 

phủ nhận, bác bỏ niềm tin ấy khi chưa có được những hiểu 

biết, nhận thức sáng suốt hơn để thay thế vào sẽ là điều 

không tưởng, thậm chí còn có thể đưa lại những tác dụng 

trái ngược ngoài ý muốn. Chính vì vậy, tiên sinh đã chọn 

một phương thức tùy duyên vô cùng độc đáo, là dựa trên 

chính niềm tin sẵn có này để dẫn dắt người đọc hướng về 

8

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Chánh pháp. Mỗi câu mỗi chữ được tiên sinh viết ra trong 

sách này đều thấm đẫm tinh thần Phật pháp, từng bước dẫn 

dắt người đọc đi vào con đường thâm tín và nhận hiểu sâu 

sắc về những ý nghĩa thiện ác, nhân quả... Cho nên nhận xét 

của Đại sư Ấn Quang quả nhiên không hề tùy tiện. 

Hơn thế nữa, càng đi sâu vào nội dung sách, tôi lại càng 

thấy vững tin hơn vào những nhận xét như trên, cũng như 

càng nhận ra những lợi lạc vô biên của bộ sách khuyến thiện 

này, nhất là trong thời đại nhiễu nhương thiện ác lẫn lộn 

như hiện nay. 

Về phương thức, có thể nói tiên sinh đã biên soạn sách 

này một cách hết sức công phu, khoa học. Chỉ nhìn qua thư 

mục tham khảo gồm các kinh sách của cả Tam giáo (Phật, 

Lão, Nho) gồm đến 126 bộ kinh sách đủ loại và nhớ lại rằng 

tiên sinh sống vào khoảng cuối thế kỷ 17, chúng ta sẽ hết 

sức khâm phục sự tra khảo, chắt lọc của tiên sinh từ một số 

lượng kinh sách đồ sộ này. Hơn thế nữa, phần lớn những 

trích dẫn trong sách đều rút từ Kinh điển Phật giáo, cho 

thấy sự uyên bác về Nội điển của tiên sinh và càng làm tăng 

thêm giá trị xác lập tín tâm của bộ sách này. 

Mặc dù vậy, quá trình biên soạn cũng không tránh khỏi 

một vài hạn chế, khiếm khuyết nhỏ, như một số những chuyện 

kể rút từ Kinh điển đều được viết lại thay vì trích nguyên văn, 

nhưng thỉnh thoảng cũng có một đôi chi tiết không hoàn toàn 

chuẩn xác. Trong những trường hợp này, khi Việt dịch chúng 

tôi cũng đồng thời đối chiếu Kinh văn theo dẫn chú của soạn 

giả để chỉnh sửa lại cho chuẩn xác hơn. 

9

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Ngoài ra, thỉnh thoảng cũng gặp những dẫn chú không 

chính xác, khi soạn giả không trực tiếp lấy từ Kinh văn mà trích 

lại từ một tài liệu khác, và bản thân tài liệu đó lại có sự nhầm 

lẫn nên dẫn đến sai lầm theo. Trong những trường hợp này, 

chúng tôi sẽ cố gắng tìm ra đúng phần Kinh văn gốc để làm 

căn cứ, và đặt thêm các chú giải thích hợp để làm rõ sự nhầm 

lẫn này, tránh cho người sau không tiếp tục hiểu sai. 

Đối với các dẫn chú Kinh điển, chúng tôi sẽ cố gắng đặt 

thêm vào phần chú giải các chi tiết cần thiết liên quan đến bộ 

kinh được trích dẫn, như kinh số trong Đại Chánh tạng, số trang, 

số dòng nơi xuất hiện đoạn Kinh văn được trích dẫn v.v... Với 

những thông tin này, người đọc khi cần đối chiếu tra khảo bất kỳ 

vấn đề nào trong sách cũng sẽ dễ dàng hơn rất nhiều. 

Cuối cùng, với lòng chân thành tri ân soạn giả đã để 

lại cho đời một pho sách quý, chúng tôi xin giới thiệu rộng 

rãi bản Việt dịch và chú giải sách này đến với tất cả những 

ai hữu duyên, mong rằng có thể nối tiếp và làm lớn rộng 

hơn nữa tâm nguyện độ sinh của tiên sinh. Xin nguyện cho 

chúng tôi có đầy đủ thuận duyên để tiếp tục hoàn chỉnh 

phần còn lại của bộ sách trong thời gian sắp tới, góp phần 

mang đến lợi lạc an vui cho khắp thảy mọi người. 

 Trân trọng, 

NguyễN MiNh TiếN

10

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

LỜI TỰA NHÂN VIỆC 

 KHẮC BẢN IN LẠI SÁCH 

AN SĨ TOÀN THƯ

 (Lời tựa này do Đại sư Ấn Quang  

 viết vào năm Mậu Ngọ - 1918)

Đối với tất cả chúng sinh, hai nghiệp dâm dục và 

giết hại là căn bản của vòng luân hồi sinh tử. Khó dứt trừ nhất 

chính là dâm dục, mà dễ phạm vào nhất chính là giết hại. 

Trong hai việc ấy, đối với dâm dục thì người có chút trí tuệ đều 

có thể tự xét mà kiềm chế không phạm vào. Tuy nhiên, muốn 

cho tâm ý thanh tịnh, hoàn toàn dứt sạch đến tận ngọn nguồn 

vi tế của dâm dục, thì chỉ có bậc A-la-hán đã trừ hết lậu hoặc, 

chứng đắc thể tánh chân thật mà thôi. Những ai chưa được 

như thế, hẳn đều đeo mang tập khí ái dục, cho dù có phần 

nặng nhẹ, nhiều ít khác nhau. Do đó mà ngày lại ngày qua 

tham dục càng kiên cố hơn trong tâm thức, đời này nối sang 

đời khác, không thể đạt đến sự giải thoát. 

Đối với sự giết hại, người đời đều xem là việc tất nhiên, 

lấy mạnh hiếp yếu, dùng máu thịt chúng sinh mà làm đầy 

bụng mình, chỉ biết được sự ngon miệng nhất thời mà chẳng 

ai tin chuyện phải đền trả trong muôn kiếp. Kinh Lăng 

nghiêm dạy rằng:  “Người ăn thịt dê, dê chết lại sinh làm người, 

 người chết lại sinh làm dê, cho đến hết thảy các loài chúng sinh 

11

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 cũng đều sinh tử xoay vòng như thế, ăn nuốt lẫn nhau, cùng tạo 

 ác nghiệp mãi mãi không thôi!” 1

Bậc cổ đức dạy rằng:

 Muốn cho thiên hạ thái bình, 

 Phải ngưng ăn thịt chúng sinh các loài. 

Lại cũng dạy rằng:

 Muốn biết vì sao thế gian, 

 Triền miên binh lửa, ngút ngàn nạn tai, 

 Hãy nghe vang vọng đêm dài, 

 Tiếng kêu thảm thiết vạn loài sinh linh. 

 Kìa trong lò mổ sát sinh, 

 Muôn loài bỏ mạng vì mình đó thôi! 

Cho nên, đã tạo nhân như thế nào, ắt phải chịu quả như 

thế ấy. Nếu không suy nghĩ thì còn có thể phạm vào, bằng 

như đã có sự suy ngẫm, hẳn phải lấy làm kinh sợ mà không 

dám giết hại nữa! 

Tiên sinh An Sĩ2 cung kính vâng theo lời Phật dạy, khởi 

tâm thương xót muôn người, soạn ra sách  Dục hải hồi cuồng 

(欲海回狂) để khuyên ngăn sự tham dâm, sách  Vạn thiện tiên 

1 Thật ra đoạn này trích lại gián tiếp từ Thủ Lăng Nghiêm nghĩa sớ chú kinh (首

楞嚴義疏注經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 39, kinh số 

1799, do ngài Tử Tuyền soạn vào đời Tống. Sách này có 20 quyển. Đoạn trích 

này thuộc quyển 7, bắt đầu từ dòng thứ 21, trang 877, tờ b. 

2 Tức cư sĩ Chu An Sĩ (周安士), sinh năm 1656, mất năm 1739, là bậc danh sĩ vào đầu triều Thanh Trung Hoa, tên thật là Chu Mộng Nhan (周梦顏), tên khác là 

Tư Nhân (思仁). Ông tin sâu pháp môn Tịnh độ cầu sinh Tây phương nên tự lấy 

biệt hiệu là Hoài Tây Cư sĩ (怀西居士). 

12

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 tư (萬善先資) để khuyên ngăn việc giết hại. Trong đó dẫn 

chứng những sự việc có thật, chỉ rõ lẽ nhân quả, mong sao 

cho hết thảy người đời đều đối đãi với nhau như anh em một 

nhà cùng do trời đất sinh ra; người với muôn loài cũng một 

chân tâm, mãi mãi dứt trừ tâm xấu ác gây ra những chuyện 

tổn hại đạo lý, trái nghịch luân thường, ỷ mạnh hiếp yếu. Lại 

cũng muốn cùng với tất cả mọi người đều không phạm điều 

ác, siêng làm việc lành, nên lấy bài văn  Âm chất (陰騭文) của 

Văn Xương Đế Quân mà thêm vào chú thích tường tận, gọi 

là  Âm chất văn quảng nghĩa (陰騭文廣義), khiến người đời có 

thể noi theo đây mà trong hết thảy mọi việc làm hằng ngày 

đều giữ lòng lành khi ứng xử, ví như ở tầm vóc lớn lao thì có 

thể trị nước an dân, mà trong phạm vi nhỏ nhặt thì mỗi một 

lời nói, mỗi một ý nghĩ cũng đều có sự thận trọng suy xét, 

tương hợp với đạo lý. 

Đối với những lời dạy của các bậc hiền thánh xưa như 

thế, phải hết sức cung kính thận trọng, đọc qua và suy ngẫm 

với tâm chân chánh, với ý chí thành, chẳng phải những kẻ 

chỉ bàn luận suông mà có thể hiểu được. 

Cả ba tập sách nói trên, văn chương ý thú đều thông 

suốt việc xưa nay, ích đời lợi người, đó là nhờ tiên sinh đã 

vận dụng tài năng trác tuyệt, kết hợp với sự thấu triệt sâu 

mầu, nắm hiểu được tâm pháp của chư Phật Tổ, Thánh hiền 

rồi dùng bút mực mà truyền đạt chân thật đến người đời, 

phát huy được những điều đã hiểu. 

Tuy nhiên, cho dù có thể tiết chế sự dâm dục, từ bỏ 

nghiệp giết hại, điều ác không phạm, lại siêng làm việc 

13

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thiện, nhưng nếu chưa đạt đến sự giải thoát rốt ráo khỏi 

vòng sinh tử thì làm sao tránh khỏi phải tái sinh đời đời 

kiếp kiếp? Chỉ có thể cố gắng giữ gìn không buông thả, ắt 

sẽ thường được sinh vào những cảnh giới tốt lành, rộng tu 

trí huệ, không rơi vào những cảnh giới xấu ác. Được như thế 

cũng đã chẳng mấy người, nói gì đến chuyện thấu triệt lẽ tử 

sinh, vượt thoát luân hồi, phải đâu là chuyện dễ nói được 

sao? Nhất thiết phải nhờ vào sức tu định tuệ, dứt trừ lậu 

hoặc, chứng đắc chân tánh mới có thể đạt đến sự tự do, giải 

thoát rốt ráo. Hết thảy những ai chưa được như thế, chỉ nhờ 

phước báu mà có thể sinh làm vua các cõi trời, cao tột đến 

như cõi trời Phi phi tưởng, được hưởng phước báu và sống 

thọ đến 80.000 đại kiếp, 1 nhưng dù vậy cũng vẫn còn bị trói 

buộc trong vòng nghiệp lực, tùy theo các nghiệp thiện ác mà 

phải mãi mãi thọ sanh lưu chuyển trong luân hồi. 

Do vậy, y theo pháp môn mà đức Như Lai đã dạy, rằng 

nương sức từ bi của Phật thì dẫu nghiệp lực chưa dứt vẫn 

có thể được vãng sanh, tiên sinh An Sĩ liền rút lấy những ý 

nghĩa cốt yếu trong các kinh, luận về Tịnh độ mà kết hợp 

soạn thành một bộ sách, lấy tên là  Tây quy trực chỉ (西歸直

指). Như ai có thể một lần đọc qua sách ấy ắt khởi lòng tin 

sâu vững, dứt sạch nghi ngờ. Nếu khởi tâm tin tưởng, phát 

nguyện cầu sinh về cõi Tây phương, cho dù căn cơ lanh lợi 

1 Đại kiếp: khoảng thời gian lâu xa không thể hình dung tính đếm. Trong kinh Phật có năm ví dụ về quãng thời gian của đại kiếp, gọi là đại kiếp ngũ dụ (大劫

五喻), bao gồm  thảo mộc dụ (ví như số lượng cây cỏ),  sa tế dụ (ví như số lượng hạt cát mịn),  giới tử dụ (ví như số lượng hạt cải),  toái trần dụ (ví như số lượng hạt bụi) và  phất thạch dụ (ví như thời gian lau mòn tảng đá lớn). Cả năm ví dụ này đều nhằm cho thấy thời gian của một đại kiếp là rất dài, vượt ngoài khả năng 

hình dung tính đếm của chúng ta. 

14

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hay chậm lụt, tội nghiệp đã tạo nặng hay nhẹ, công phu tu 

tập sâu hay cạn, chỉ cần có đủ lòng tin, phát nguyện thật 

chân thành chí thiết, trì niệm danh hiệu Phật, thì chắc chắn 

đến lúc lâm chung sẽ nương sức từ bi tiếp dẫn của đức Phật 

mà được vãng sanh. 

Khi được vãng sanh rồi, tất nhiên đã bỏ phàm lên thánh, 

thấu triệt lẽ tử sinh, giải thoát luân hồi, ngay trong một niệm tỏ 

ngộ tự tâm, việc chứng quả Chánh giác ắt là sắp đến. Những ý 

nghĩa lợi ích như thế, chỉ ai đã thực sự chứng đắc rồi mới biết, 

không thể miêu tả hình dung bằng văn chương ngôn ngữ. 

Yếu chỉ của pháp môn này dùng sự tin sâu phát nguyện 

của tự thân hành giả cảm ứng giao hòa với tâm từ bi của đức 

Phật, nhờ đó mà được sự lợi ích lớn lao vô cùng như thế. 

Nếu so với việc tự dùng sức mình để dứt trừ lậu hoặc, chứng 

đắc chân tánh, thấu triệt lẽ sinh tử, vượt thoát luân hồi, thì 

mức độ khó dễ quả thật chênh nhau như trời với đất! 

Hiện nay1 trên thế giới có những quốc gia chiến tranh kéo 

dài liên miên, người trong nước [Trung Hoa] thì khởi sinh từ 

sự bất đồng ý kiến mà phân chia thành nam bắc, công kích 

lẫn nhau. Lại thêm trong nhiều năm gần đây thường xảy ra 

thiên tai bão lụt, hạn hán, động đất, giặc cướp, dịch bệnh... 

Thường nghe những tin tức thống kê số thương vong trong 

ngoài không dưới vạn vạn người, khiến trong lòng đau đớn 

khôn cùng chẳng biết làm sao, hận mình bất tài kém trí, lạm 

đứng vào hàng tăng chúng mà chưa chứng đắc đạo quả, chỉ 

có tấm lòng thương đời thương người, thật không chút sức 

lực để ra tay cứu vớt. 

1 Tức năm 1918, khi viết bài tựa này. 

15

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Có người đồng hương ở Cần Phố là tiên sinh Lưu Tại 

Tiêu, vốn là kẻ sĩ trong hàng thanh bạch, gia thế nhiều đời 

nối truyền đạo đức, lại tin sâu Phật pháp. Mùa hè năm nay, 

tiên sinh tìm lên núi xin gặp mặt hỏi đạo. Khi cùng nhau bàn 

luận đến tình cảnh hiện nay ở trong nước cũng như ngoài 

nước, tiên sinh bỗng lo lắng hỏi:  “Bạch thầy, liệu có phương 

 pháp nhiệm mầu nào có thể cứu giúp được chăng?” 

Tôi đáp:  “Đó là nghiệp quả khổ đau, mà quả khổ đau ấy ắt 

 phải có nguyên nhân. Nếu muốn cứu khổ thì phải dứt trừ nhân 

 của khổ. Nhân đã dứt trừ thì quả sẽ không do đâu mà sinh ra. Cho 

 nên kinh Phật dạy rằng: ‘Bồ Tát sợ nhân, chúng sinh sợ quả.’” 

Nhân đó liền đưa sách  An Sĩ toàn thư cho tiên sinh xem, 

mong được khắc bản lưu truyền rộng rãi, khiến cho người 

người xem qua đều được vượt thoát luân hồi, thẳng đến bến 

bờ giác ngộ. Tiên sinh không kiềm được nỗi vui mừng, lập 

tức gọi người cháu là Triệu Bộ Vân lấy ra 700 đồng tiền, 

mong tôi lo giúp việc khắc in. Tôi nhớ lại hồi năm Mậu Thân 

(1908) đã từng khuyên Lý Thiên Quế khắc in sách này ở đất 

Thục, 1 ông ấy liền nhờ tôi viết cho lời tựa, nhưng rồi sau 

không đủ nhân duyên nên cuối cùng việc lại không thành. 

Nay nhờ có Lưu tiên sinh quyết lòng giúp vào, thật là 

thuận duyên lớn lao, tôi liền thêm vào các bản văn sau để 

cùng khắc in:

-   Sách Liễu Phàm tứ huấn (了凡四訓) của Viên Liễu Phàm, là 

những lời hay ý đẹp khuyên việc bỏ ác làm lành. 

1 Tức là vùng Tứ Xuyên (四川). 

16

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

-   Một quyển thuật ký của Du Tịnh Ý, 1 lời lẽ hết sức chí thành, 

thấu suốt chỗ sâu xa tốt đẹp trong trời đất, phát huy nghĩa 

lý mọi việc, khuyên người kiên trì nỗ lực công phu, chính 

là chỗ trang nghiêm đẹp đẽ thuần khiết bậc nhất, tỏ rõ 

tường tận. 

Hai quyển này được thêm vào sau quyển hạ của phần 

 Âm chất văn quảng nghĩa. 

-   Bài văn  Giới sát phóng sinh (戒殺放生文) của Đại sư Liên 

Trì, có thể xem là bậc chủ sư từ bi diệt trừ ma quân tàn độc, 

nay thêm vào sau sách  Vạn thiện tiên tư. 

-   Các bài tụng trong tập  Bất tịnh quán (不淨觀) của Pháp 

sư Tỉnh Am, có thể xem là vị dũng tướng tịnh hạnh diệt 

trừ ma quân tham dục, nay thêm vào sau sách  Dục hải hồi 

 cuồng. 

-   Bài văn  Khuyê n phát tâm Bồ-đề (勸發菩提心文) cũng của 

ngài Tỉnh Am, có thể xem là con thuyền từ cứu vớt chúng 

sinh trong biển khổ luân hồi, nay thêm vào sau sách  Tây 

 quy trực chỉ. 

Ba tập sách của tiên sinh An Sĩ lại được thêm vào các 

phần như thế, thật chẳng khác nào như trên gấm đẹp lại 

thêu hoa, như đèn sáng đặt cạnh gương soi, ánh sáng màu 

hoa càng thêm rực rỡ xán lạn, khiến lòng người thảy đều 

hoan hỷ. Quả thật, với người khéo đọc sách này ắt những 

tâm niệm gian dối tàn độc sẽ tức thời tan biến, mà những 

tâm nguyện tự lợi lợi tha sẽ tự nhiên mạnh mẽ sinh khởi, 

từ chỗ suy ngẫm mà từng bước dần dần hướng thiện, ngày 

càng tiến bộ sâu xa hơn, dẫu không lưu tâm đến mà tự nhiên 

1 Tức quyển Du Tịnh Ý công ngộ táo thần ký (俞净意公遇灶神記). 

17

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

tâm trần tục cũng chuyển dần thành trí tuệ thánh nhân, gần 

như có thể đạt đến chỗ thấu triệt lẽ sinh tử, vĩnh viễn thoát 

khỏi luân hồi, được đối diện kính lễ đức Phật A-di-đà, tự 

mình được Phật ban lời thọ ký. 

Kính cẩn đọc qua sách này rồi, hân hoan có lời tụng rằng:

 Từ lâu chìm trong biển nghiệp, 

 Bỗng nhiên gặp chiếc thuyền từ. 

 Xin vâng theo đạo từ bi, 

 Quay về nương Đấng Giác ngộ. 

  Lòng tin sâu, nguyện chí thiết, 

 Tham chấp, luyến ái đều buông, 

 Giao hòa cảm ứng đạo mầu, 

 Phật A-di-đà kề cận. 

Ngoài ra xin đọc thêm ở bài tựa viết năm Mậu Thân 

(1908), nay không chép lại rườm rà. 

Năm Dân quốc thứ 7 (1918), 

Mậu Ngọ, ngày 19 tháng 6. 

 Cổ Tân Thích Ấn Quang kính cẩn ghi. 1

1 Đại sư Ấn Quang sinh ngày 11 tháng 1 năm 1862, mất ngày 2 tháng 12 năm 

1940, được tôn xưng là Tổ thứ 13 của Tịnh độ tông Trung Hoa, có nhiều cống 

hiến quan trọng trong việc chấn hưng Phật giáo tại Trung Hoa nói chung và 

pháp môn Tịnh độ nói riêng. Đại sư ở nhiều tác phẩm khác cũng thường ký 

tên là Cổ Tân Thường Tàm Quý Tăng Thích Ấn Quang (古莘常惭愧僧释印光). 

Ngài biết trước ngày viên tịch, cho mời bốn chúng đệ tử cùng tụ tập và hết lời 

khuyên dạy phải tin sâu pháp môn niệm Phật. Sau đó ngài ngồi xuống trong 

tư thế kiết già, cùng đại chúng niệm Phật trong chốc lát rồi an nhiên viên tịch. 

Người đương thời tin rằng ngài là hóa thân của Bồ Tát Đại Thế Chí. 

18

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

LỜI TỰA VIẾT NĂM MẬU THÂN (1908)

 (Viết theo lời thỉnh cầu  

 của vị cư sĩ đất Thục là Lý Thiên Quế)

Lớn lao thay! Bản tâm ta vốn đầy đủ chánh đạo! Mầu 

nhiệm thay! Bản tâm ta vốn sẵn có diệu pháp! 

Xưa nay lặng lẽ chiếu soi không phân biệt; đường chân 

nẻo tục thảy viên dung. Lìa tất cả niệm, dứt hết thảy tình; 

không sinh cũng không diệt. Nói là  có đó mà không phải 

 có; nhưng  không có  mà lại  có. Nói là  không đó mà  chẳng phải không; tuy  chẳng phải không  mà lại  không. Các vị Phật sống đều từ đó xuất sanh, bậc thánh kẻ phàm đều không thể gọi 

tên. Như gương sáng xưa nay không một vật, nhưng hiện ra 

muôn cảnh Hán, Hồ. Như hư không mênh mông xa lìa mọi 

hình tướng, ngại gì lúc mặt trời chiếu sáng hoặc mây che. 

Đó chính là thực tại rốt ráo, không vướng một mảy bụi trần; 

ngay trong tâm chưa giác ngộ này đã trọn gồm đủ các pháp 

như chỗ chứng đắc giác ngộ vô thượng của chư Phật, cũng 

như chỗ mê muội không nhận biết chân tâm thường trụ của 

chúng sinh. 

Các bậc thánh nhân trong Tam giáo đều y theo một tâm 

tánh này mà rủ lòng thương xót dạy dỗ, dẫn dắt bao chúng 

sinh mê muội. Do ý nghĩa này mà Khổng Phu tử1 đề xướng 

1 Nguyên tác dùng địa danh Ni Sơn (尼山) để chỉ đức Khổng tử, vì đây là nơi ngài sinh ra. 

19

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thuyết “thành minh”, chọn lấy sự chí thành sáng suốt làm 

chỗ uyên áo, từ đó đưa ra những giềng mối tu sửa trị an; 1 

Lão tử2 nói ra sách Đạo đức kinh, giảng dạy phép sống lâu 

an ổn. Đấng Đại giác Thế Tôn nêu rõ tánh pháp giới, chỉ bày 

tâm chân như, dạy đạo chân thật buông bỏ phàm trần quay 

về Chánh giác, lập nên tông chỉ  bất sanh bất diệt. Tuy chỗ cạn 

sâu lớn nhỏ không đồng, giữa thế gian với xuất thế gian có 

điều khác biệt, nhưng thảy đều không ra ngoài lẽ chung là 

 ngay trong tâm này của chúng ta đã đủ đầy muôn pháp. Phát 

huy giảng rộng pháp này đến hết thảy chúng sinh hữu tình, 

từ nơi tự tánh mà khởi tu, chính là nhằm hiển lộ tự tánh, dứt 

sạch vọng niệm huyễn ảo, quay về tự tánh chân thật vốn có, 

vĩnh viễn ra khỏi đường mê, thẳng một đường lên bến giác. 

Đức Văn Xương Đế Quân là người trong nhiều đời 

thường giữ theo năm mối luân thường, 3 cung kính vâng 

lời dạy trong Tam giáo, lấy công hạnh của chính mình để 

giáo hóa người khác, chỉ một lòng muốn vươn lên chí thiện; 

công cao đức sáng, chấp chưởng quyền hành, thường lo cho 

những kẻ ít học vô trí, mê muội không biết đến bản tánh xưa 

nay thường trụ, nên nhân đó viết ra bài văn  Âm chất (陰騭

文), trong đó nói rõ ngài đã  “trải qua mười bảy đời sinh làm kẻ 

 sĩ có quyền thế” . Bài văn ấy nghĩa lý nhiệm mầu không cùng 

tận, liệu ai có thể đo lường được chỗ cội nguồn uyên áo? Tuy 

1 Tức là thuyết “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, là căn bản trong học thuyết trị an của đức Khổng tử. 

2 Nguyên tác dùng chữ Trụ Sử (柱史) để chỉ Lão tử, vì theo Cao sĩ truyện (高士傳), quyển thượng, phần Lão tử Lý Nhĩ, thì ngài từng giữ chức quan ngự sử trong 

triều đình nhà Chu. 

3 Tức ngũ thường của Nho giáo, bao gồm: nhân, nghĩa, lễ, trí và tín. 

20

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

qua nhiều năm đã có rất nhiều người chú giải, nhưng vẫn 

chưa có ai thấu rõ được hết chỗ sâu xa thâm áo, khiến cho 

từ trước đến nay, kẻ dạy người học văn này đều còn có chỗ 

vướng mắc phân vân, không thể nào hài lòng thấu triệt. 

Tiên sinh An Sĩ là bậc nhiều đời trồng sâu cội phúc, theo 

nguyện lành tái sinh cõi này, thông hiểu đến chỗ tột cùng của 

sách vở thế gian, thâm nhập sâu xa vào Kinh tạng Phật giáo, 

đem chỗ sở học ấy mà dạy dỗ dắt dẫn người đời, khiến cho 

ai nấy đều tin nhận. Tiên sinh dấn thân vào chốn thế tục để 

làm khuôn mẫu tốt đẹp cho người đời, dùng chỗ học hiểu am 

tường, chứng đắc mầu nhiệm để nắm lấy tinh yếu trong Phật 

pháp cũng như trong Lão học, 1 thuận theo bài văn giảng pháp 

tùy căn cơ của Đế Quân, đưa vào những chú giải so sánh tường 

tận dễ hiểu cho tất cả mọi người, đạo lý căn bản chẳng lìa bản 

tâm mà văn từ đạt được chỗ tinh yếu, trưng dẫn những chuyện 

có thật, xua tan mây đen ngờ vực phủ che tâm ý, nêu rõ được 

tôn chỉ nghĩa lý, giương cao mặt trời trí tuệ chiếu soi giữa bầu 

trời chân tánh, khiến người đọc qua rồi thì mỗi mỗi sự việc đều 

có chỗ học theo, mỗi mỗi tâm niệm đều có chỗ tự răn ngừa, cải 

hối; ấy là trực tiếp tương giao với tấm lòng từ bi thương người 

của Đế Quân, giảng giải thấu triệt, bày rõ ngọn nguồn, khiến 

cho hết thảy trong thiên hạ, kẻ dạy người học văn này ngày 

nay đều có thể hiểu rõ mọi điều, không còn một chút gì phân 

vân vướng mắc. 

1 Trong nguyên tác dùng các địa danh Linh Sơn (靈山) và Tứ Thủy (泗水) để chỉ 

nơi phát tích của thiền tông Phật giáo và Lão giáo. 

21

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Nhưng tâm bi mẫn như thế dường chưa đủ, đại nguyện 

từ ái vẫn khôn cùng, tiên sinh còn muốn cho người người 

đều phát triển lòng chân thật khoan thứ, đối với nhau như 

anh em một nhà, dứt binh đao cùng an ổn hưởng trọn tuổi 

trời, dùng lễ nghĩa làm giềng mối luật tắc, yêu đức tốt mà xa 

lìa sắc dục, nên liền viết ra một quyển sách để ngăn việc sát 

sinh hại vật, lấy tên là  “Vạn thiện tiên tư”  (萬善先資), và một 

quyển khác để ngăn việc đam mê dâm dục, lấy tên là  “Dục 

 hải hồi cuồng”  (欲海回狂). Chỉ do người đời vốn tạo nghiệp 

giết hại quá nhiều, lại gặp chuyện dâm dục thì rất dễ phạm 

vào, nên tiên sinh mới thương xót chẳng ngại nhọc nhằn lao 

khổ, không ngớt lời răn dạy. 

Thế nhưng, việc làm thiện của thế gian dẫu sao cũng chỉ 

được phước báo trong hai cõi trời, người. Hưởng tận phước rồi 

ắt phải đọa lạc vào những cõi thấp kém, khổ não độc hại biết 

làm sao dứt được? Vì thế nên tiên sinh đã tìm đọc qua các Kinh 

luận của tông Tịnh độ, chọn lấy những lời thích hợp mà soạn 

thành một tập sách lấy tên là  “Tây quy trực chỉ”  (西歸直指), 

truyền rộng để giúp cho muôn người, dù hàng phú quý cũng 

như hạ tiện, dù già trẻ nam nữ, dù kẻ trí người ngu, xuất gia 

cũng như tại gia, hết thảy đều có thể cùng niệm Phật A-di-đà, 

cầu sinh về thế giới Cực Lạc, vượt thoát luân hồi, thẳng lên địa 

vị không còn thối chuyển; dứt nỗi khổ vọng nghiệp hư huyễn, 

hưởng niềm vui bản tâm thường tại. 

Ba pho sách được kể trước, 1 tuy là giảng rõ pháp tu hành 

thiện nghiệp thế gian, nhưng đồng thời cũng có đủ pháp 

1 Tức là ba quyển Âm chất văn quảng nghĩa, Vạn thiện tiên tư và Dục hải hồi cuồng. 

22

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thấu triệt sinh tử. Một quyển sau cùng1 tuy giảng rõ pháp 

thấu triệt sinh tử, nhưng đồng thời cũng dạy phải tu tập 

thiện nghiệp thế gian. Cho đến những việc như  “thuận đạo lý 

 ắt hưởng quả lành, nghịch đạo lý ắt gặp tai ương” , mỗi mỗi đều 

phân tích chi ly, biện giải rành mạch, dứt điều nghi hoặc, 

làm rõ chỗ vướng mắc, lý lẽ thật trọn vẹn thuyết phục, ngôn 

từ lại hay lạ tuyệt diệu, có thể khai mở tâm tư người ngu 

độn hôn muội, lại đủ sức mạnh mẽ như vớt người chết đuối, 

cứu kẻ bị lửa thiêu. Chỗ chí thành có thể thấu suốt, hợp với 

lý lẽ trong trời đất; phân biện việc quỷ thần, có thể dứt sạch 

sự hoài nghi, càng thêm thanh thế Lục kinh, 2 giúp định rõ 

kỷ cương trên dưới, quả thật là một quyển kỳ thư khuyến 

thiện bậc nhất trong thiên hạ, nếu so với những quyển sách 

khuyến thiện tầm thường khác, há có thể sánh cùng được 

sao? Lòng tôi vẫn tin chắc rằng tiên sinh hẳn là bậc Bồ Tát 

theo bản nguyện mà hiện thân cư sĩ để thuyết pháp độ sinh. 

Tôi vốn người kém trí, thuở thiếu thời tuy có đọc sách 

Nho nhưng không rõ được chỗ tinh yếu truyền lại của Khổng 

Mạnh. Lại theo học Phật pháp đã lâu nhưng vẫn chưa chứng 

ngộ được thể tánh Như Lai. Thời gian thấm thoát, nay sắp 

bước vào tuổi  “tri thiên mệnh” 3 nhưng kiến thức nông cạn, 

chỉ có mỗi tấm lòng ưa thích việc lành, thật không chút 

sức lực làm lợi lạc người khác. Muốn đem quyển sách quý 

1 Tức là sách Tây quy trực chỉ. 

2 Lục kinh: 6 pho sách tinh yếu thời cổ của Nho gia, bao gồm kinh Thi, kinh Thư, kinh Dịch, kinh Lễ, kinh Nhạc và kinh Xuân Thu. Khi nói Ngũ kinh thì không đề 

cập đến kinh Nhạc. 

3 Tức gần 50 tuổi, do câu nói của Khổng tử “ngũ thập tri thiên mệnh” (50 tuổi biết được mệnh trời) nên người sau thường dùng thành ngữ này để chỉ độ tuổi 

ngũ tuần. 

23

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

này khắc bản rộng truyền nhưng chẳng biết làm sao, phận 

nghèo không đất cắm dùi, lại thêm lười nhác trong việc hô 

hào quyên góp, nên trải qua nhiều năm vẫn chưa thành tựu 

tâm nguyện. 

Có vị cư sĩ người đất Tây Thục là Lý Thiên Quế, vốn sẵn 

căn lành, siêng tu thiện hạnh, mong đạt được pháp Phật cao 

trổi, nhân tìm đến lễ bái nơi chùa Pháp Vũ trên núi Phổ Đà 

nên tình cờ gặp gỡ. Quả thật là:

 Nếu không tiền định nhân duyên, 

 Cớ sao không hẹn, cửa thiền gặp nhau? 

Vị ấy liền cung kính thưa hỏi, mong được chỉ bày chỗ 

tinh yếu của pháp môn vượt thoát luân hồi. Tôi nhân đó 

khuyên ông trước hết phải nỗ lực giữ theo giềng mối luân 

thường, chuyên cần tu tập tịnh nghiệp, thường làm những 

việc lợi mình lợi người, noi theo đó là chỗ thiết yếu nhất. 

Nếu có thể tự mình kiên trì thực hành như thế không gián 

đoạn, ắt rồi sẽ có thể cảm hóa mọi người chung quanh. Bằng 

như chỗ thực hành của tự thân không phù hợp với lời nói 

ra, thì việc truyền pháp sẽ ngược lại hóa thành hủy hoại 

giáo pháp. Công đức thế gian nếu chẳng tu tập bồi đắp, thì 

thiện tâm chẳng do đâu được chuyển biến. Công đức không 

tu, thiện tâm không chuyển, ấy đều là do không gặp được 

những bậc thầy hay bạn tốt để làm gương sáng cho mình 

noi theo. 

Nhân đó tôi liền mang sách  An Sĩ toàn thư này ra tặng 

cho một bản, khuyên vị ấy hãy đọc qua trọn vẹn, chú ý nơi 

nhất cử nhất động hằng ngày đều y theo những lời khuyên 

24

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

dạy trong sách, thảy thảy đều tương hợp, không chút sai 

lệch, hẳn có thể xem là thành tựu. Người ấy hân hoan như 

được báu vật, vui mừng không dứt, liền phát nguyện khắc 

bản in lại để rộng truyền khắp nơi, lại thỉnh cầu tôi viết cho 

lời tựa để công bố với mọi người. 

Vì thế, tôi không ngại chỗ học kém cỏi, lược viết ra đây 

nguyên do sự việc, lòng muốn đem sự lợi lạc đến cho muôn 

người, khiến cho ai nấy đều có thể tu sửa tự thân, xây dựng 

gia đình, dạy dỗ cháu con theo gương các bậc thánh hiền, 

nhận biết chân tâm bản tánh, thấu triệt lẽ tử sinh. Nếu ai đọc 

kỹ rồi ra sức làm theo, ắt sẽ thấy đúng như lời tôi nói, không 

chút sai dối. 

 Thích Ấn Quang kính ghi

25

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

LỜI TỰA CỦA TRƯƠNG THỦ ÂN

 Nhân dịp khắc bản in lại  

 vào năm Quang Tự thứ 7 (1881)

Tôi lúc trước chưa từng học Phật. Ngày ấy, nhân có 

người khách đến chơi mang bộ  Toàn thư  của tiên sinh Chu 

An Sĩ đưa cho xem. Tôi mở sách xem qua mấy phần, lập tức 

lộ vẻ bực dọc, không muốn xem nữa. Khách ngạc nhiên gặng 

hỏi: “Vì sao ông lại có thái độ như vậy?” Tôi đáp: “Những 

gì tiên sinh An Sĩ nói ở đây hoàn toàn trái ngược với lời một 

vị tiên sinh tôi đã biết. Ông cho rằng những lời của tiên sinh 

An Sĩ là đúng, hẳn những lời vị tiên sinh kia là sai chăng?” 

Vị khách ấy cười nói: “Tính khí ông thật nóng nảy quá! 

Đây nào phải chuyện tranh đấu thắng thua? Chỗ lập luận 

của vị tiên sinh kia với tiên sinh An Sĩ, thật không phải chỗ 

mà những người như bọn tôi với ông đây có thể theo kịp. Tôi 

thật không dám lấy sức con phù du để cố làm lung lay đại 

thụ, còn như ông lại muốn lấy chút lửa đom đóm để thiêu 

rụi núi Tu-di được sao? Chuyện đúng sai thôi hãy khoan 

bàn đến, nay ví như có người không hề biết đến đời sau, 

không tin chuyện nhân quả nên hùng hổ làm nhiều việc ác. 

26

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Lại có một người khác thực sự biết có đời sau, tin có nhân 

quả, nên năng nổ làm nhiều việc thiện. Vậy trong hai người 

ấy, theo ông thì ai hơn ai kém?” 

Tôi cũng cười, đáp lại rằng: “Ông xem tôi kém cỏi đến 

thế sao? Nếu trong việc này mà không phân biệt được ai 

hơn ai kém, thì khác nào có mũi mà không nhận biết được 

mùi hương?” 

Vị khách liền hỏi: “Nếu đã là như vậy, cớ sao ông lại 

hoài nghi sách Toàn thư của tiên sinh An Sĩ?” 

Tôi đáp: “Ông tuy giỏi biện luận, nhưng những chuyện 

như thuận đạo lý thì được tốt lành, làm việc trái nghịch ắt 

gặp việc dữ, hoặc nhà làm việc thiện ắt có niềm vui, nhà làm 

nhiều việc ác ắt gặp tai ương... thì nhà Nho chúng tôi đã nói 

quá nhiều rồi, cần chi phải viện dẫn đến kinh Phật?” 

Vị khách nói: “Ấy là ông vẫn còn chưa suy xét kỹ đó 

thôi. Nói về lý nhân quả báo ứng, nếu không xét đến cả ba 

đời quá khứ, hiện tại và vị lai, ắt không thể trọn vẹn thuyết 

phục. Nhưng có thể giảng giải rõ ràng tường tận về nhân 

quả trong ba đời như thế, duy nhất chỉ có Phật mà thôi. Vì 

thế, tiên sinh An Sĩ chẳng ngại có người hiềm khích ganh 

ghét, hết lời răn nhắc cảnh tỉnh, khiến cho người mê phải 

tỉnh. Như thế cũng là cùng một tấm lòng như vị tiên sinh kia 

khi viết sách truyền lại cho hậu thế đó thôi.” 

Khi ấy, trong lòng tôi đã dần bình tĩnh lại, liền cười đáp: 

“Ấy là ông chỉ tự mình suy đoán chủ quan nói ra, quả nhiên 

là giấu đầu mà lại lòi đuôi.” 

27

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Khách liền nghiêm sắc mặt mà nói: “Những gì vị tiên 

sinh kia viết ra chính là pháp của thế gian, còn những điều 

tiên sinh An Sĩ viết ra lại là pháp thế gian suốt thông cùng 

pháp xuất thế gian, mỗi câu mỗi chữ đều là lời tâm huyết, 

ý thiết tha, như dùng kim vàng khơi mắt giúp người mù 

thấy được ánh sáng, 1 thật hết sức nhọc nhằn, quyết lòng răn 

nhắc, cho dẫu là những bậc cha anh yêu thương dạy dỗ con 

em mình cũng không dốc lòng hơn thế được. Nay sách Toàn 

thư đang sẵn có đây, nếu ông quay lại tìm đọc trong đó ắt 

gặp được thầy, đâu cần tôi phải lắm lời biện giải lôi thôi dài 

dòng như thế này.” 

Vị khách nói rồi để tập sách lại tặng cho tôi. Tôi kính cẩn 

nhận lấy, một lần nữa lại mở ra đọc. Ban đầu còn phải dò 

tìm manh mối theo văn chương câu cú, dần dần về sau mới 

thể hội được tông chỉ ý thú, hốt nhiên bừng tỉnh thấu triệt 

thông suốt. Khi ấy buồn vui lẫn lộn, như người lạc lối gặp kẻ 

dẫn đường, như khi bệnh nặng gặp phương thuốc hay, như 

giữa giao lộ tối tăm được bó đuốc sáng soi, như giữa biển 

khổ mênh mông được gặp con thuyền từ cứu vớt, bất chợt 

không kiềm được tiếng thở dài mà than rằng: “Than ôi! Nếu 

không may mắn được đọc sách này, ắt một đời ta đã phải 

luống trôi qua vô ích!” 

Như vậy, nếu không gặp được bạn hiền như vị khách 

ngày xưa, ắt hẳn hết một đời này tôi cũng không biết được 

rằng còn có đời sau, cũng không tin được là có nhân có quả. 

1 Y học Trung Hoa tin rằng các bậc đại danh y ngày xưa có khả năng trị được chứng mù mắt bằng cách dùng một loại kim vàng khơi vào võng mạc. 

28

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Hỡi ôi! Được làm người là khó, được nghe pháp Phật lại 

càng khó hơn. Chúng sinh chịu khổ trong ba đường dữ, 1 thử 

hỏi do ai là người gây ra như thế? Xưa có người nói rằng:  “Ai 

 đã từng trôi giạt lang thang, hẳn mới biết cảm thông mà thương 

 người lưu lạc!” 

Nhân viết ra đây nhân duyên được đọc sách, nhắn gửi 

với những ai về sau có duyên may gặp được sách này. 

1 Ba đường dữ: địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. Do tạo ác nghiệp mà phải sinh vào một trong 3 cảnh giới này. 

29

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

LỜI TỰA ĐẦU TIÊN 

CỦA SÁCH GIẢNG RỘNG BÀI VĂN 

 ÂM CHẤT

Kinh Dịch nói rằng:  “Nhà nào thường làm việc thiện, ắt 

 sẽ được nhiều điều tốt đẹp.”  Kinh Thư viết:  “Làm việc thiện được 

 hưởng trăm điều tốt lành.”  Sách  Tả thị xuân thu1 cũng có nói: 

 “Việc họa phúc vốn không ai định trước, chỉ là do con người tự chuốc 

 lấy.”  Thế nên biết rằng, những việc tốt lành hay tai họa vốn là 

lẽ tất nhiên trong trời đất. Tôn chỉ của Tam giáo2 vốn không 

khác nhau, đều cùng một lý. Nhà Nho khi nghe đến thuyết 

nhân quả là do nhà Phật nói ra, liền quy cho những chuyện 

như thuận đạo tốt, nghịch đạo xấu, nhân quả theo nhau như 

bóng với hình, như tiếng vọng với âm thanh... hết thảy đều là 

của nhà Phật. Lại cho rằng người chết rồi không còn có đời sau, 

làm thiện làm ác đều không có báo ứng... Nhưng ví như người 

không tin nhân quả thì chẳng có gì phải sợ sệt, rốt cùng hẳn chỉ 

muốn làm kẻ tiểu nhân mà thôi. 

1 Cũng gọi là Tả truyện, hay Tả thị xuân thu truyện, do Tả Khâu Minh viết ra nên gọi là Tả thị. 

2 Tam giáo: chỉ Nho giáo, Phật giáo và Lão giáo (tức Đạo giáo). 

30

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Đức Văn Xương Đế Quân hiện thân hiền thánh trong đời 

để thuyết pháp, soạn ra bài văn Âm chất để răn dạy người 

đọc sách, ngay từ đầu đã viết rằng:  “Ta trải qua mười bảy đời 

 sinh ra làm kẻ sĩ...”  Như vậy rõ ràng đời này quyết còn có đời 

sau, chưa từng dứt mất. Tiếp đó lại viết:  “Người giữ lòng lành 

 được như ta, trời ắt ban phúc” , cho thấy chuyện thiện ác rõ 

ràng là có báo ứng, không mảy may sai lệch. Đến cuối bài lại 

viết:  “Ngưỡng vọng thánh hiền xưa, thận trọng xét mình không 

 lầm lỗi; hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy việc lành xin 

 vâng theo.”  Thật càng biểu hiện rõ, chưa từng thấy ai có tấm 

lòng thương đời cứu người hết sức khó nhọc, chân thành chí 

thiết đến như thế, quả không phải việc nhà Nho chúng ta 

có thể gánh vác chu toàn, chẳng sợ làm hỏng việc mất sao? 

Tiên sinh Chu An Sĩ đọc qua hết các sách của Tam giáo, 

chọn lọc các luận điểm của trăm nhà, rồi mang bài văn  Âm 

 chất  của Văn Xương Đế Quân ra phân tích từng câu từng chữ 

thật tường tận, đưa vào các chú giải, chú thích, hết sức rõ 

ràng minh bạch, lại giảng rộng thêm vào những chỗ ý thú 

chưa trọn vẹn, phát huy những nghĩa lý mầu nhiệm trước 

đây chưa từng được nghe, gạn lọc bỏ đi những chuyện tầm 

thường hủ bại, viển vông không đúng thật, dứt khoát phá 

trừ những kiến thức thiển cận, hạn hẹp, như thế suốt thông 

hơn mười vạn câu, lấy tên là  Giảng rộng bài văn Âm chất. Tiên 

sinh Tiêu Tụng Hy đọc qua hết sức ngợi khen thích thú, chỉ 

lấy làm tiếc vì việc khắc bản in còn dở dang chưa được nửa 

phần, lập tức đứng ra khởi xướng quyên góp cho việc này. 

Tiếp theo lại được các ông Cố Thọ Kỳ, Kim Nghiêu Phong, La 

31

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Doãn Mai hợp lực hỗ trợ, huynh đệ tiếp nối nhau cùng gắng 

sức nên việc được thành tựu. 

Khi việc khắc bản hoàn tất, Chu Tiên sinh muốn tôi 

viết cho lời tựa. Tôi đọc qua sách này rồi cảm thán rằng: 

“Tiên sinh đã có thể thương xót dùng lời răn dạy để sửa lỗi 

cho những kẻ sai lầm, các vị huynh đệ lại có thể cùng nhau 

quyên góp giúp sức làm nên việc tốt đẹp cho người đời. 

Tâm lành hội tụ, càng thêm huy hoàng lợi lạc, chỉ mong sao 

những ai có duyên may được đọc sách này đều tự thân ra 

sức thực hành, tự mình hướng thiện rồi dẫn dắt người khác 

cùng nhau tiến lên.” 

Những lời vàng ngọc của Đế Quân1 không thể để đi vào 

quên lãng, ắt phải được rộng truyền đến tất cả những kẻ có 

lòng, đâu chỉ giới hạn ở năm ba người quân tử. Tôi thật kỳ 

vọng ở việc này lắm thay! 

 Lâu Đông Đường Tốn Hoa2 kính ghi

1 Nguyên tác dùng chữ Nguyên Hoàng (元皇) là một danh xưng khác để chỉ Văn 

Xương Đế Quân. 

2 Đường Tốn Hoa (唐孫華) tên tự là Thật Quân (實君), biệt hiệu Đông Giang (東

江), về già lấy hiệu là Tức Lư Lão nhân (息廬老人). Ông sinh năm 1634, mất năm 

1723, từng đậu tiến sĩ vào năm Khang Hy thứ 27 (1688). Ông có để lại tập Đông 

Giang thi sao (東江詩鈔). 

32

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

BÀI VĂN ÂM CHẤT CỦA 

 VĂN XƯƠNG ĐẾ QUÂN

Đế Quân nói rằng: “Ta trải qua 17 đời sinh ra làm 

kẻ sĩ có quyền thế, chưa từng bạo ngược với dân, tàn khốc với 

thuộc cấp; thường cứu người khi nguy nan, giúp người khi 

khẩn thiết, thương xót người cô độc, khoan thứ kẻ lỗi lầm, rộng 

làm những việc phúc thiện, tích âm đức, thấu tận trời xanh. 

Nếu ai có thể giữ tâm hiền thiện như ta, ắt được trời ban phước 

lành. 1 Do đó mà ta có lời răn dạy mọi người rằng: 

Xưa Vu Công giữ việc xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa; 

họ Đậu giúp đỡ muôn người, một cội sinh năm cành quế; Tống 

Giao cứu đàn kiến, trúng tuyển trạng nguyên; Thúc Ngao chôn 

xác rắn, sau làm tể tướng. 2 Muốn tạo ruộng phước rộng sâu, 

ắt phải dựa vào một tấm lòng này; thường không ngừng việc 

1 Trời ban phước lành: là cách diễn đạt theo thuyết Thiên mệnh hay Thiên định, cho rằng mọi việc họa phúc của mỗi người đều do trời định, vốn là thuyết của 

Nho gia. Tuy nhiên, khi đạo Phật được truyền rộng khắp Trung Hoa thì những 

người học Phật đã nhận hiểu thuyết này theo cách hơi khác đi, rằng tuy mọi 

việc họa phúc là do trời định, nhưng không phải một sự quyết định tùy tiện mà 

là căn cứ vào những việc thiện ác mỗi người đã làm. Hiểu theo cách này thì 

“ông trời” chỉ còn là một đại diện của nguyên lý nhân quả, vốn theo Phật dạy 

là tự nó vận hành. Những người theo Lão giáo (hay Đạo giáo) thì cụ thể hóa 

việc này qua niềm tin về sự ghi chép những việc thiện ác của mỗi người trong 

sổ Nam tào, để Ngọc hoàng căn cứ theo đó mà ban phúc giáng họa. Chính sự 

trộn lẫn giữa Nho - Phật - Lão như thế đã giúp cho các thuyết thiên mệnh và 

nhân quả đều đồng thời tồn tại mà không mâu thuẫn với nhau. 

2 Các sự tích này đều được Đại sư Ấn Quang trích lại từ các thư tịch cổ đưa vào đầy đủ trong phần bổ khuyết. 

33

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

giúp người, âm thầm làm đủ mọi công đức; lợi người lợi vật, 

làm thiện tích phước. Chính trực thay trời hành đạo dạy người, 

mở rộng lòng từ, vì nước cứu dân. 

Đối xử với người phải giữ lòng trung, với cha mẹ ông bà 

phải hiếu thảo; với anh em phải giữ lòng kính trọng, thương 

yêu lẫn nhau, với bạn hữu phải giữ lòng tin cậy. Hoặc phụng 

chân triều đẩu, 1 hoặc thờ Phật học kinh, thường nhớ nghĩ 

làm theo lời Phật dạy. Báo đáp bốn ơn sâu, 2 thực hành rộng 

khắp theo Tam giáo. 

Giúp người khẩn cấp như cá mắc cạn; cứu người nguy 

nan như chim bị lưới siết. Xót thương trẻ mồ côi, giúp đỡ 

người góa bụa; kính trọng người già, thương kẻ nghèo khó; 

chu cấp cơm ăn áo mặc cho người lỡ đường đói rét; giúp 

quan quách cho nhà nghèo khó để thi hài người chết được 

1 Phụng chân triều đẩu: niềm tin của Đạo giáo cho rằng phải thờ phụng các bậc chân nhân, lễ bái các vị tinh tú, cho rằng các vị ấy được Ngọc Đế giao cho việc 

cai quản, dạy dỗ hoặc thưởng phạt người đời. 

2 Bốn ơn sâu (Tứ trọng ân): Kinh Phật dạy rằng mỗi người đều có bốn ơn sâu phải báo đáp, bao gồm: 1. Ơn cha mẹ sinh thành dưỡng dục, cũng bao gồm ông bà 

tổ tiên đã nhiều đời truyền nối để có thân ta; 2. Ơn chúng sinh tương trợ tương 

tác, để ta có cuộc sống như hiện nay, vì mỗi người quanh ta đều có sự đóng 

góp nhất định cho sự sống của ta, cũng có thể hiểu đơn giản hơn là ơn cộng 

đồng xã hội đã cho ta môi trường sống tốt đẹp; 3. Ơn quốc vương, hiểu theo 

ngày nay tức là những người lo việc giữ gìn giềng mối, trật tự trong xã hội, giữ 

cho đất nước ta được thanh bình, ổn định và phát triển; 4. Ơn Tam bảo, đã chỉ 

ra cho chúng ta con đường chân chánh để noi theo, để có thể làm người hiền 

thiện, đạt được an vui trong cuộc sống và hướng đến sự giải thoát khỏi luân 

hồi. Theo sách Thích thị yếu lãm (釋氏要覽) thì bốn ơn nặng của người xuất gia 

được giải thích hơi khác biệt hơn, bao gồm: 1. Ơn cha mẹ; 2. Ơn thầy tổ, sư 

trưởng; 3. Ơn quốc vương, người trị nước; 4. Ơn thí chủ, những người chu cấp 

cho ta tu hành. Tuy nhiên, ở đây cũng có thể hiểu ơn thí chủ tức là ơn chúng 

sinh như đã giải thích trên, và ơn thầy tổ cũng chính là ơn Tam bảo. Như vậy thì 

hai cách giải thích này cũng có sự tương đồng chứ không mâu thuẫn. 

34

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

ấm cúng. Nhà giàu sang phải nâng đỡ thân thích; mất mùa 

đói kém phải cứu giúp lối xóm. Cân đo phải công bằng, 

không được bán ra non, thu vào già. Với kẻ dưới phải khoan 

thứ, không nên khắc nghiệt, soi mói. 

Nên góp phần in ấn rộng truyền kinh sách, xây dựng 

chùa chiền, tu viện. Giúp thuốc thang cứu người bệnh khổ, 

giúp nước uống giải cơn khát cho người. Hoặc bỏ tiền mua 

vật sống phóng sinh, hoặc ăn chay từ bỏ sự giết hại. Mỗi 

khi cất bước, phải chú ý quan sát để không giẫm đạp các 

loài côn trùng; không đốt lửa gây cháy rừng cháy núi. Đêm 

tối giúp người đi đường có đèn soi sáng; sông rộng giúp 

thuyền bè đưa người qua lại. Không dùng lưới bắt các loài 

chim thú trên cạn, không dùng thuốc độc bắt các loài cá tôm 

dưới nước. 1 Không giết thịt trâu cày; không vứt bỏ giấy có 

chữ viết. Không mưu mô lấy tài sản người khác; không ganh 

tỵ với người có tài năng kỹ xảo. Không tư tình tà niệm với vợ 

người. Không xúi giục người trong việc tranh tụng. Không 

hủy hoại đường danh lợi của người khác, không làm tan vỡ 

chuyện hôn nhân của người. Không vì chuyện thù oán riêng 

mà làm cho anh em nhà người sinh chuyện bất hòa; không 

vì chút lợi nhỏ mà khiến cha con người khác trở thành xung 

khắc. Không dựa vào quyền thế làm nhục kẻ hiền lương; 

không ỷ mình giàu sang khinh rẻ người cùng khốn. 

1 Tuy cũng là sát sinh hại vật, nhưng hai hình thức này tàn độc hơn hẳn các hình thức săn bắt khác, vì giăng lưới thì chim thú các loài đều bị bắt, đánh thuốc 

thì tôm cá lớn nhỏ đều bị sát hại. Đánh bắt như vậy thì muôn vật trên cạn dưới 

nước đều phải nhanh chóng cạn kiệt, môi trường cũng do đó bị tàn hại không 

dễ khôi phục. 

35

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Gặp người hiền thiện phải thân cận, gần gũi, vì có thể 

giúp ta tăng thêm đức tốt của tâm, hạnh lành của thân. Gặp 

người xấu ác phải xa lánh ngay, vì chỉ trong chớp mắt có thể 

mang đến cho ta tai họa khôn lường. Thường phải tu tập 

dẹp trừ điều xấu ác, phát huy những việc tốt lành; miệng 

nói ra những lời đúng thật thì trong lòng không được nghĩ 

điều sai quấy. Phát dọn gai góc lùm bụi chướng ngại đường 

sá, dọn sạch đá gạch ngăn giữa lối đi. Đường sá gập ghềnh 

đã lâu năm thì góp sức tu sửa, san phẳng; sông rộng có ngàn 

vạn người thường qua lại thì ra công bắc cầu. 

Lấy tình thương ngỏ lời dạy bảo, sửa lỗi cho người. 

Quyên góp tiền bạc giúp người thành tựu những điều tốt 

đẹp. Làm việc gì cũng noi theo đạo trời, nói ra lời nào cũng 

thuận với lòng người. Kính ngưỡng bậc thánh hiền tiên triết, 

dù đi đứng nằm ngồi vẫn thường nghĩ nhớ; cẩn thận giữ gìn 

phẩm hạnh để lúc một mình tĩnh tâm không thấy có gì phải 

hổ thẹn với lòng. Hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy 

việc lành xin vâng theo. 

Vĩnh viễn không gặp điềm dữ, thường thường được 

thiện thần giúp đỡ. Phước báo gần thì tự thân được hưởng, 

xa thì ảnh hưởng đến cháu con. Trăm điều phúc lành đồng 

thời đến, ngàn việc tốt đẹp hội tụ về, chẳng phải nhờ việc 

tích tạo âm đức mà được như thế đó sao? 

36

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

PHẦN BỔ KHUYẾT

Tiên sinh An Sĩ biên soạn sách này, từ những lý lẽ, 

sự kiện cho đến văn chương ý nghĩa đều trọn vẹn, chu đáo. 

Tuy nhiên, có 5 sự việc đáng lưu ý là:

 1. Hóa thân sau cùng của Đế Quân

 2. Vu Công giữ việc xử án

 3. Đậu thị giúp đỡ muôn người

 4. Tống Giao cứu kiến

 5. Thúc Ngao chôn xác rắn

Tiên sinh khi khảo xét các chuyện này, hoặc vì có những 

chuyện chưa từng được chính thức ghi chép, hoặc vì có những 

chuyện thấy đã đăng tải đầy đủ nơi các sách khác, người đời 

sau đều rõ biết, nên lược bỏ đi. 

Thế nhưng, như vậy thì người chưa từng đọc qua nhiều 

sách vở hẳn không thể biết được những chuyện này. Đây 

quả thật là một điều hết sức đáng tiếc cho đời sau. Vì vậy, 

nay căn cứ vào các bản chú thích, dẫn chứng của bài văn 

Âm chất để ghi chép thêm vào bản in lần này các chuyện nói 

trên, khiến cho sự thật được rõ ràng. 

Nhưng cũng chỉ là y theo nguyên văn mà chép lại, không 

sửa đổi gì cả. 

 Thích Ấn Quang kính ghi 

37

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Hóa thân sau cùng của Đế Quân

Đế Quân sinh vào đời nhà Tấn, 1 họ Trương, tên Á, tổ 

tiên vốn người đất Việt, sau dời về đất Thục, sống ở Tử 

Đồng (Tứ Xuyên). Ngài lớn lên tuấn tú nho nhã, tánh tình 

phóng khoáng, độ lượng, văn chương diễm tuyệt, sáng rõ 

mà khoáng đãng, trở thành bậc thầy nơi đất Thục. Cảm khái 

trước thời cuộc bất ổn lúc bấy giờ, ngài lên đường chu du 

phương xa. Về sau, những môn nhân đã từng theo học liền 

cùng nhau lập đền thờ ngài, đề tên là Văn Xương Quân. 

Vào đời nhà Đường, hai vị vua là Đường Huyền Tông2 

và Đường Hy Tông3 nhân khi tránh giặc loạn chạy vào đất 

Thục, đều được ngài hiển linh bảo vệ, giúp đỡ. Giặc yên, 

vua xuống chiếu phong ngài là Tấn vương. 4 Người đời sau 

tôn xưng là Đế, đều là do nơi lòng tôn kính đối với ngài. 

1 Triều đại nhà Tấn kéo dài từ năm 266 đến năm 420, phân ra làm hai thời kỳ là Tây Tấn (266-316) và Đông Tấn (317-420). Phần sau nói rõ hơn rằng Đế Quân 

sinh vào năm 287, tức khoảng gần cuối thời kỳ Tây Tấn. 

2 Đường Huyền Tông trị vì từ năm 712 đến năm 756, gặp loạn An Lộc Sơn tạo 

phản vào năm 755. 

3 Đường Hy Tông trị vì từ năm 873 đến năm 888, gặp loạn Hoàng Sào vào khoảng năm 874. Khoảng cuối năm 880 phải bỏ kinh thành Trường An chạy đến Thành 

Đô, sang đến năm 885 mới về lại Trường An. Năm 886 ông lại gặp nội loạn giữa 

các tướng lãnh, phải bỏ Trường An chạy đến Hưng Nguyên, đến năm 888 mới 

trở về lại Trường An chỉ được một tháng thì mất. 

4 Hai vua sống cách nhau hàng thế kỷ, ở đây không thấy nói rõ vua nào xuống chiếu phong. Tuy nhiên, xét rằng nếu Huyền Tông đã có chiếu phong thì Hy 

Tông phải gia phong mới đúng, do đó chiếu phong Tấn vương có lẽ của Đường 

Hy Tông. 

38

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Vu Công xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa

Vu Công sinh vào thời nhà Hán, người quận Đông Hải, 1 

giữ chức quan coi việc xử án trong huyện. Quận Đông Hải 

có người thiếu phụ góa chồng hết sức hiếu thảo, quyết lòng 

ở vậy thủ tiết thờ chồng, nuôi dưỡng mẹ chồng vô cùng chu 

đáo. Mẹ chồng thương, sợ mình làm cản trở việc tái giá của 

con dâu, liền treo cổ tự vẫn. Đứa con gái bà lại vu cáo rằng 

cô con dâu đã bức tử mẹ chồng. Người góa phụ kia không 

sao tự mình biện bạch. 

Vu Công biết là án oan, cố sức bảo vệ, nhưng quan thái thú 

khi ấy chẳng nghe lời. Người góa phụ bị xử tội chết. Liền sau 

đó quận Đông Hải bị hạn hán suốt 3 năm. 

Nhân khi có quan thái thú mới đến thay, Vu Công mang 

vụ án oan trình lên. Quan thái thú nhờ ông đến trước mộ 

người góa phụ hiếu thảo bị oan mà cúng tế. Ngay sau đó 

trời đổ mưa lớn. 

Vu Công làm việc, mỗi khi đưa ra nhận định, phán đoán 

quyết án đều được người dân kính phục nghe theo. Cổng 

lớn nhà ông bị đổ, các vị phụ lão hương thân cùng kéo đến 

bàn việc xây lại. Vu Công nói: “Nên làm cổng sao cho xe 

bốn ngựa sau này có thể đi qua được. 2 Ta giữ việc xử án, tích 

1 Thuộc Đàm huyện, ngày nay là Đàm thành thuộc tỉnh Sơn Đông. Cách phân 

chia địa giới hành chánh của Trung Hoa thời ấy là mỗi tỉnh chia thành các 

huyện, mỗi huyện chia thành các quận. 

2 Xe do bốn ngựa kéo là loại xe lớn, xưa chỉ các quan chức bậc cao, nhà quyền 39

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chứa nhiều âm đức, chưa từng quyết xử oan uổng, con cháu 

sau này ắt phải hưng thịnh.” 

Sau con trai ông có công lớn với nước nhà, quả nhiên 

làm đến chức Thừa tướng, được phong tước Bình Tây Hầu, 

con cháu đời đời được nối truyền giữ chức Ngự sử Đại phu. 

Họ Đậu giúp đỡ muôn người, 

một cội sinh năm cành quế

Thời Ngũ đại, 1 Đậu Vũ Quân người Yên Sơn, 2 đã hơn 

30 tuổi mà chưa có con. Một hôm nằm mộng thấy ông nội đã 

mất hiện về dạy rằng: “Con chẳng những là không có con, 

mà còn yểu mạng nữa. Nên sớm lo tu dưỡng phước đức, cầu 

chuyển mệnh trời.” 

Đậu Vũ Quân do chuyện ấy mà nỗ lực làm nhiều việc 

thiện. Có người giúp việc trong nhà lấy trộm của ông hai 

trăm ngàn đồng tiền, chuyện vỡ lở, liền tự viết giấy bán đứa 

con gái nhỏ để bồi hoàn. Giấy viết rằng: “Tôi bán đứa con 

gái này vĩnh viễn để bồi thường vào khoản tiền thiếu nợ.” 

Về sau, người này lại trốn đi mất. Đậu Vũ Quân thương xót, 

liền đốt giấy nợ, nhận đứa con gái ấy làm con nuôi, lớn lên lại 

lo chu đáo việc chọn nơi gả chồng. Những người thân thích 

thế mới có được. Nhà Vu Công khi ấy không có xe bốn ngựa, nhưng ông tin 

rằng mình làm nhiều việc thiện, lợi lạc dân chúng, tích chứa âm đức, nên con 

cháu sau này chắc chắn sẽ được hưng thịnh như thế. 

1 Ở đây chỉ thời Hậu chu, Ngũ đại của Trung Hoa lúc bấy giờ bao gồm các triều Hậu Lương, Hậu Đường, Hậu Tấn, Hậu Hán và Hậu Chu. 

2 Nay thuộc huyện Mật Vân, tỉnh Hà Bắc. 

40

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nội ngoại, nhà ai có tang mà nghèo túng không thể lo liệu, 

ông đều xuất tiền giúp việc mai táng; nhà ai có con gái không 

đủ tiền lo việc cưới gả, ông cũng xuất tiền giúp cho. 

Ông tính toán thu nhập trong mỗi năm, giữ lại vừa đủ 

chi dùng, còn bao nhiêu đều mang ra giúp đỡ người khác. 

Sinh hoạt trong gia đình lại hết sức cần kiệm, không vàng 

ngọc trang sức, không thê thiếp nàng hầu. Ông lập một thư 

viện ở góc phía nam trong nhà, sưu tập được đến hơn ngàn 

quyển sách, rồi mời thầy đến mở lớp dạy học cho những học 

trò mồ côi hoặc nghèo khó ở khắp nơi, cung cấp đầy đủ mọi 

nhu cầu ăn học. Rất nhiều người nhờ ông giúp đỡ như thế 

mà về sau được hiển đạt. 

Chẳng bao lâu sau, ông liên tiếp sinh được 5 người con 

trai, tất cả đều thông minh tuấn tú. Sau đó, ông lại nằm 

mộng thấy ông nội hiện về nói: “Từ nhiều năm nay, con làm 

được những việc công đức lớn lao lắm. Tên con nay đã được 

ghi trên sổ thiên tào, con sẽ sống thêm được 3 kỷ nữa. 1 Năm 

đứa con rồi đây đều sẽ được vinh hiển. Con nên cố gắng làm 

việc thiện nhiều hơn, không được lười nhác, thối thất tâm 

lành xưa nay.” 

Về sau, con trưởng của ông là Đậu Nghi làm đến chức 

Lễ Bộ Thượng Thư. Con thứ là Đậu Nghiễm làm đến Lễ Bộ 

Thị Lang. Con thứ ba là Đậu Khản làm quan Tả Bổ Quyết. 

Con thứ tư là Đậu Xưng làm Tả Gián Nghị Đại phu, được 

tham gia những việc chính sự quan trọng. Con thứ năm là 

1 Theo cách tính ngày xưa thì mỗi kỷ là 12 năm, do đó 3 kỷ là 36 năm. 

41

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Đậu Hy làm quan Khởi Cư Lang. Tám người cháu sau đó 

cũng đều được vinh hiển phú quý. 

Ông thọ đến 82 tuổi, một hôm không bệnh, trong lúc 

đang cùng thân quyến trò chuyện cười nói, bỗng an nhiên 

mà đi. 

Bậc danh sĩ thời ấy là Phùng Đạo có bài thơ tặng ông 

như sau:

燕山竇十郎, 

敎子有義方。

靈椿一株老, 

丹桂五枝芳。 

 Yên Sơn Đậu Thập lang, 

 Giáo tử hữu nghĩa phương. 

 Linh xuân nhất chu lão, 

 Đan quế ngũ chi phương. 

Tạm dịch:

 Yên Sơn có Đậu Vũ Quân, 

 Dạy con theo đạo nghĩa nhân chí tình, 

 Cha lành một cội uy linh, 

 Sinh con hiển hách năm cành quế thơm. 1

1 Do điển tích này mà người đời sau thường dùng “năm cành quế” để chỉ việc tích âm đức sinh con cháu hiển vinh. 

42

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Tống Giao cứu kiến, 

trúng tuyển trạng nguyên

Đời nhà Tống, có hai anh em là Tống Giao, Tống Kỳ. 

Một hôm đang cùng ngồi đọc sách, có vị tăng nhìn thấy, xem 

tướng mạo rồi nói: “Người em sẽ chiếm bảng khôi nguyên, 

người anh cũng sẽ đỗ cao.” 

Mùa xuân năm sau, vị tăng ấy gặp lại, vui mừng nói với 

người anh là Tống Giao rằng: “Con hẳn đã từng cứu sống 

được trăm vạn sinh mạng!” Tống Giao bật cười nói: “Con là 

học trò nghèo khổ, có sức đâu làm được việc như thế!” 

Vị tăng nói: “Không nhất thiết phải là việc cứu người, 

dẫu muôn loài trùng bọ có sự sống đều kể là sinh mạng.” 

Tống Giao nói: “Có một tổ kiến bị mưa lớn tràn ngập, 

con lấy cành trúc làm cầu cứu sống đàn kiến. Có lẽ là việc 

ấy chăng?” 

Vị tăng nói: “Quả đúng vậy rồi. Do chuyện này mà năm 

nay em con tuy vẫn chiếm khôi nguyên, nhưng cuối cùng 

rồi con không thể kém nó.” 

Đến kỳ công bố kết quả thi, quả nhiên Tống Kỳ đỗ trạng 

nguyên. Triều đình lập biểu chương trình lên Thái hậu. 

Thái hậu xem qua, cho rằng em không thể đặt trên anh, liền 

phóng bút sửa bài Tống Giao thành đệ nhất, còn Tống Kỳ 

thì từ đệ nhất (一) thêm vào một nét thành đệ thập (十). 

Khi ấy mới biết lời vị tăng đã nói quả nhiên không sai. 

43

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Thúc Ngao chôn rắn, sau làm Tể tướng 

Tôn Thúc Ngao người nước Sở, thuở thiếu thời thường 

đi chơi đó đây. Một hôm nhìn thấy con rắn có hai đầu, liền 

giết đi rồi đem chôn. Về nhà lo buồn bỏ ăn. Người mẹ gạn 

hỏi sự việc, Thúc Ngao khóc mà nói rằng: “Con nghe người 

ta nói rằng ai nhìn thấy rắn hai đầu ắt phải chết. Hôm nay 

con đã nhìn thấy, sợ rằng phải chết mà bỏ mẹ.” 

Người mẹ hỏi: “Hiện giờ con rắn ấy ở đâu?” 

Thúc Ngao đáp: “Con sợ có người khác nhìn thấy nó 

mang hại nên đã giết mang chôn đi rồi.” 

Người mẹ nói: “Đừng lo, mẹ nghe nói rằng người làm 

việc tích âm đức ắt được báo ứng tốt đẹp. Con ngày sau ắt 

sẽ được hưng vượng nơi đất Sở này.” 

Quả nhiên, về sau Tôn Thúc Ngao làm Lệnh Doãn, 1 giữ 

quyền chính nước Sở. 

1 Chức Lệnh Doãn của nước Sở tương đương với Tể tướng, là quan đứng đầu 

trong triều đình. 

44

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Thư mục kinh sách tham khảo 

 trong Tam giáo

1.  A-dục vương kinh

2.  A-xà-thế vương thọ quyết kinh

3.  Bắc ngụy sử

4.  Bách duyên kinh

5.  Bà-sa luận

6.  Bộ hư kinh

7.  Bút thừa

8.  Cảm ứng thiên khuyến trừng lục

9.  Cát an phủ cựu chí

10. Chánh pháp niệm xứ kinh

11. Chiết phục la-hán kinh

12. Chu lễ

13. Chu thư dị ký

14. Cổ sử đàm uyển

15. Côn sơn huyện chí

16. Công quá cách

17. Danh thần ngôn hành lục

18. Di-lặc hạ sanh kinh

19. Đại A-di-đà kinh

20. Đại Bảo Tích kinh

21. Đại Bát Niết-bàn kinh

22. Đại Bát-nhã kinh

45

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

23. Đại phương quảng tổng trì kinh

24. Đại quyền Bồ Tát kinh

25. Đại tạng nhứt lãm

26. Đại tập kinh

27. Đại Trí độ luận

28. Đạo tạng pháp luân kinh

29. Đạo tạng toàn tập chú

30. Đồng nhơn phủ chí

31. Đường thư

32. Giải thoát yếu môn

33. Hán pháp bổn nội truyện

34. Hán thư

35. Hiền ngu nhân duyên kinh

36. Hiện quả tùy lục

37. Hộ pháp luận

38. Hoa nghiêm kinh

39. Hoang chánh bị lãm

40. Hoằng minh tập

41. Hoàng minh thông kỷ

42. Học sĩ yếu châm

43. Khởi thế nhân bản kinh

44. Khổng tử tập ngữ

45. Kim cang kinh giải

46. Kim sử

47. Kim thang biên

48. Kinh luật dị tướng

46

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

49. Lăng nghiêm kinh

50. Lão tử thăng huyền kinh

51. Lập thế A-tỳ đàm luận

52. Lâu thán chánh pháp kinh

53. Lâu-chí trưởng giả kinh

54. Lễ ký

55. Liệt tử

56. Linh bảo kinh

57. Lương Cao tăng truyện

58. Lương hoàng bảo sám

59. Lương thư

60. Mặc tử truyện

61. Minh báo thập di

62. Minh tường ký

63. Mộng khê bút đàm

64. Nam xương phủ chí

65. Nghiệp báo sai biệt kinh

66. Ngũ mẫu tử kinh

67. Nhật minh Bồ tát kinh

68. Nhật tri lục

69. Phân biệt công đức kinh

70. Pháp cú dụ kinh

71. Pháp giới an lập đồ

72. Pháp hoa kinh

73. Pháp hỷ chí

74. Pháp uyển châu lâm

47

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

75. Phát giác tịnh tâm kinh

76. Phật tổ thông tải

77. Phó pháp tạng kinh

78. Phước báo kinh

79. Quần tiên châu ngọc

80. Quảng nhơn lục

81. Quảng từ biên

82. Sa-di luật

83. Sử ký chánh nghĩa

84. Sử lâm

85. Tả truyện

86. Tam giáo bình tâm luận

87. Tam thiên Phật danh kinh

88. Tấn thư

89. Tạp bảo tạng kinh

90. Tạp thí dụ kinh

91. Thái thượng thanh tịnh kinh

92. Thánh học tông truyền

93. Thiền bí yếu kinh

94. Thiên nhân cảm thông ký

95. Thọ-đề-già kinh

96. Thư kinh

97. Thượng phẩm đại giới kinh

98. Thượng thanh kinh

99. Thượng trực thượng lý biên

100. Thụy châu phủ chí

48

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

101. Thủy sám duyên khởi

102. Tiểu học

103. Tiêu ma an chí kinh

104. Tịnh minh chân kinh

105. Tô châu phủ chí

106. Tỏa vi quản kiến

107. Tống sử

108. Triều dã thiêm tải

109. Trúc song tam bút

110. Trường sanh yếu chỉ

111. Truy môn sùng hành lục

112. Truyền đăng lục 

113. Tú hổ hiên thứ tập

114. Tứ phần luật

115. Tư trị thông giám

116. Tùng giang phủ chí

117. Tùy đường kỷ sự

118. Tùy thư

119. Ưu-bà-tắc giới kinh

120. Vân cấp thất tiên 

121. Văn hiến thông khảo

122. Vận ngữ dương thu

123. Văn Xương hóa thư

124. Viên châu phủ chí

125. Xuất diệu kinh

126. Xương lê văn tập

49

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

GIẢNG RỘNG 

 BÀI VĂN ÂM CHẤT 

QUYỂN THƯỢNG 

 Côn Sơn Chu Mộng Nhan hiệu An Sĩ trước thuật

 Nguyễn Minh Tiến Việt dịch và chú giải

TA TRẢI QUA MƯỜI BẢY ĐỜI 

SINH RA LÀM KẺ SĨ CÓ QUYỀN THẾ

Giảng rộng

- PHẢI TIN CÓ ĐỜI SAU1

Trong bài văn này, thảy đều là lời của đức Đế Quân 

hiện thân thuyết pháp, nên xưng là “ta” để mở đầu. 

Nói “trải qua mười bảy đời”, là đặc biệt muốn đem phần bản 

lai diện mục tiềm ẩn trong cái gọi là “thân của ta” này, từ xưa 

đến nay, trải qua bao kiếp sinh tử vẫn chưa từng hư hoại, mà 

chỉ rõ cho người sau được biết. 

1 Một số đề mục nhỏ do chúng tôi thêm vào để người đọc tiện theo dõi. 

50

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Người đời chỉ vì sinh ra chẳng biết mình từ đâu đến, 

chết đi cũng chẳng biết về đâu, nên cho rằng chết đi thì thân 

tâm đều dứt mất, không có đời sau. Do đó mà buông thả 

mọi hành vi, không chút e dè sợ sệt. Đế Quân vì hết sức lo 

sợ cho hạng người mê lầm như thế, tự mình sai lầm rồi lại 

dẫn dắt người khác sai lầm theo, khiến cho sự si mê độc hại 

ấy không khi nào dứt được, nên đem chuyện của chính tự 

thân mình đã “trải qua mười bảy đời” mà chính thức nói rõ 

cho mọi người đều biết. Nếu Đế Quân đã trải qua mười bảy 

đời, hẳn nhiên tất cả chúng ta cũng từng trải qua mười bảy 

đời như thế. Do đó, nếu siêng làm việc thiện, nghĩ đến đời 

sau sẽ được phước báo, ấy là điều tất nhiên. Nếu không làm 

việc thiện mà nghĩ đến đời sau sẽ được phước báo, ắt là việc 

không thể có. 

Quả thật là:

 Người đời chỉ biết đến xuân sau, 

 Cỏ hoa sinh từ hạt giống cũ. 

 Nếu biết còn có đời sau nữa, 

 Nhân thiện tự nhiên gắng sức trồng. 

Nếu hiểu đúng được câu mở đầu của bài văn này như trên, 

xem như đã hiểu được hơn phân nửa bài văn rồi. 

- TA LÀ CHỦ, THÂN LÀ KHÁCH

Người đời đọc kinh sách, thường do tâm thô thiển, ý vọng 

động, nên không thể suy xét sâu xa mà tự nhiên lãnh hội. Đối 

với khái niệm về những danh xưng như “thân” và “ta”, thường 

không khỏi rơi vào chỗ hoang mang lẫn lộn. Nếu có thể nhận 

51

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

rõ được rằng “thân” có thể chỉ cho “ta” nhưng “ta” không thể 

chỉ cho “thân”, thì có thể hiểu được rằng “ta” mới chính là chủ, 

còn “thân” chỉ là khách tạm. Đã là “chủ” thì tất nhiên sẽ thường 

còn qua muôn kiếp, không hề có sinh có tử; còn đã là “khách 

tạm” thì hẳn phải có đến có đi, thay hình đổi dạng. 

Ví như người đi xa, có lúc chèo thuyền, có lúc ngồi kiệu, 

lại có lúc cưỡi ngựa, có lúc lái xe... phương tiện thay đổi đủ 

loại, nhưng người không hề thay đổi. Thuyền, kiệu, ngựa, 

xe... ấy chính là thân, là khách, mà người chèo thuyền, ngồi 

kiệu, cưỡi ngựa, lái xe, ấy chính là ta, là chủ. 

Lại ví như người được phân vai đóng kịch, có lúc giả 

làm vua chúa, có lúc giả làm quan lại, cũng có lúc giả làm 

người ăn mày... thường thay đổi đủ hình dạng, nhưng người 

thật không thay đổi. Vua chúa, quan lại, ăn mày... ấy chính 

là thân, là khách; mà người đóng vai vua chúa, quan lại, ăn 

mày... ấy chính là ta, là chủ. 

Nếu chỉ lấy trong một thân hiện tại này mà nói, thì cái 

khả năng “thấy hình nghe tiếng” chính là thuộc về thân, là 

khách, mà người “thấy hình nghe tiếng” mới chính là ta, là 

chủ. Vì thân có sinh có tử, nên về già thì mắt dần mờ, tai dần 

điếc. Ta là chủ, thật không sinh không tử, nên mắt tuy có mờ 

mà người thấy không mờ, tai tuy có điếc nhưng người nghe 

không điếc. Cho nên quyết rằng:

 Nếu nói thấy, nghe là ta, 

 Khác nào nhận giặc vào nhà làm con? 

52

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Vì thế, người có trí tuệ nương theo tánh thể lớn lao, có 

thể sử dụng thân giả tạm này làm phương tiện tu tập. Ngược 

lại, kẻ si mê tự che mờ tánh thể, trở thành nhỏ hẹp, đánh mất 

đi vị thế chủ nhân nên luôn bị thân giả tạm này sai sử. 

- SỐNG CHẾT QUA NHIỀU ĐỜI

Nếu như đã có 17 đời qua, ắt có thể có 70 đời, 70 kiếp 

sống, thì cũng có thể có vô lượng vô số kiếp sống. Như vậy, 

cái “ta” của Đế Quân nói đến ở đây là vô cùng, mà cái “ta” 

của tất cả chúng ta cũng là vô cùng tận. Và nếu Đế Quân đã 

có thể sinh ra làm “kẻ sĩ”, làm bậc “đại phu”, thì cũng có thể 

sinh ra làm thân trời, thân rồng... trong tám bộ, 1 cũng có thể 

sinh làm thân trong các cõi địa ngục, ngạ quỷ... Thân của Đế 

Quân như thế là không nhất định, thì thân của tất cả chúng 

ta cũng là không nhất định. 

Đế Quân đã thác sinh nhiều đời như thế, tất nhiên mỗi 

đời đều có cha mẹ, thân thích quyến thuộc, số ấy phải là 

rất nhiều. Đế Quân đã có thân thích quyến thuộc đời trước 

nhiều như thế, ắt tất cả chúng ta cũng đã có rất nhiều thân 

thích quyến thuộc trong đời trước, không khác. 

Cho nên, nói “ta” đó chính thật là  chủ nhân ông; nói “mười 

bảy đời qua” đó chính là vô thường sớm tối; nói “làm” thân 

này thân khác, đó chính là nhân duyên tan hợp; nói “kẻ sĩ có 

1 Tám bộ, hay tám bộ chúng, thường được đề cập trong Kinh điển bao gồm: 

chư thiên, hay chúng sinh cõi trời (deva), rồng (naga), a-tu-la (asura), dạ-xoa 

(yakwa), ca-lâu-la (garuda), càn-thát-bà (gandharva), khẩn-na-la (kimnara) và 

ma-hầu-la-già (mahoraga). Trong tám loài chúng sinh này thì trời và rồng được 

xem là hơn hết, nên thường gọi chung là thiên long bát bộ. 

53

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

quyền thế” đó chỉ là khái niệm tốt xấu do người dựng lên, 

khác nào pho tượng gỗ; nói “thân” đó chỉ là cái túi da đựng 

xương thịt, quả thật rất khó chỉ rõ cho người đời biết được. 

- VÌ SAO NÊN CÓ THUYẾT VỀ ĐỜI SAU

Chuyện đời trước đời sau khác nào như ngày lại ngày 

qua, mặt trời mọc lặn; chúng sinh lặn ngụp trong luân hồi 

vốn là sự thật như thế, hoàn toàn không phải do nhà Phật 

mà có. Ví như các cơ quan lục phủ ngũ tạng đều là sẵn có 

trong người bệnh nhân, lẽ đâu chỉ vì nghe những tên gọi ấy 

được nói ra từ miệng thầy thuốc rồi lại cho rằng những thứ 

ấy hẳn nằm trong giỏ thuốc? 

Nếu người ta thật không có đời sau, không lưu chuyển 

luân hồi, ắt là trong thế gian phải thấy có lắm sự bất bình, 

mà bao nhiêu luận thuyết của các bậc thánh hiền thảy đều 

không đủ bằng chứng để tin nhận. Chẳng hạn như đức 

Khổng tử nói rằng: “Người có lòng nhân được sống lâu”, rồi 

ngài cũng hết lời ngợi khen Nhan Hồi là người có lòng nhân, 

thế nhưng Nhan Hồi lại yểu mạng! 1 Kẻ trộm cướp tàn độc 

như Đạo Chích thật hết sức bất nhân, nhưng lại được sống 

lâu! Thế thì bậc hiền nhân độ lượng dù nỗ lực làm người 

hiền thiện cũng chỉ luống công vô ích, mà những kẻ xấu xa 

nhỏ mọn lại vui mừng hể hả làm người xấu ác. Như vậy có 

còn gì là nề nếp, trật tự trong đời? 

1 Nhan Hồi, tức Nhan Uyên, là một học trò giỏi và đức hạnh vượt trội của đức Khổng tử, thường được ngài ngợi khen. Tuy nhiên, Nhan Hồi chết khi còn rất 

trẻ, chỉ mới 31 tuổi. 

54

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Chỉ nêu lên thuyết về đời sau mới giải tỏa được tất cả 

những điều đó, vì như vậy thì kẻ làm thiện mới được khuyến 

khích, kẻ làm ác mới bị trừng trị; trời xanh cũng không mang 

tiếng là bất công hồ đồ, mà Khổng tử cũng không bị chê bai 

là người vô trí. Lớn lao thay, chỉ một câu “trải qua mười bảy 

đời” do Đế Quân nói ra đã nêu rõ thuyết ấy! 

- NHỮNG CÁCH HIỂU SAI LẦM VỀ ĐẠO PHẬT

Giáo thuyết  “hư vô tịch diệt” , rỗng không vắng lặng của 

nhà Phật, chẳng phải là chỗ đau đớn căm hận của nhà Nho 

đó sao? Vì đã căm hận, nên không thể tự mình học hỏi noi 

theo. Ngày nay, những người mang giáo lý nhà Phật ra giảng 

giải để khuyên dạy người đời ắt thường nói rằng: “Làm việc 

thiện được hưởng phước báo, làm việc ác phải gặp tai họa, 

rõ ràng có nhân có quả, trong chỗ vô hình thật có quỷ thần. 

Những gì đã qua, ấy là kiếp trước; tương lai chưa đến, ấy là 

đời sau.” Từng bước từng bước trình bày như thế, đều là có 

căn cứ đúng thật. Nhưng thử hỏi, đối với hai chữ “hư vô” 

làm sao có thể thêm gì vào đó? 

Những người bài bác đạo Phật thường cho rằng thiên 

đường địa ngục chỉ là hoang đường bịa đặt, kiếp trước kiếp 

sau thật mơ hồ mù mịt không thể biết, rằng thân này khi 

sinh ra chẳng quan hệ gì đến trước đó, chết đi cũng chẳng 

để lại dấu vết gì. Bình tâm suy xét kỹ, cách nghĩ như thế 

thật trùng khớp với căn bệnh đã nằm ngay trong hai chữ 

“hư vô”. 

55

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Người học Phật thực sự nói rằng: “Thân tứ đại này tuy 

có hư hoại, nhưng chân tánh không hề có sinh tử.” Những 

người bài bác đạo Phật lại nói khác đi rằng: “Không có kiếp 

trước, chẳng có đời sau.” Phàm khi nói rằng bỏ thân này 

ắt thọ thân khác, ấy là tuy có “tịch” nhưng không phải dứt 

mất, tuy có “diệt” nhưng chẳng phải hoại diệt hoàn toàn. 

Nếu như bỏ một thân này mà sau không thọ thân khác, thì 

đó là một lần “tịch” sẽ mãi mãi dứt mất, một lần “diệt” sẽ 

vĩnh viễn không còn. Bình tâm tự xét lại, thử hỏi hai chữ 

“tịch diệt” đó, rốt cuộc thì ai là người thọ nhận? Than ôi! 

Thân hình quá to lớn cục mịch, trở lại chê trách phòng lớn 

của người là nhỏ hẹp, thật sai lầm thái quá! 

- TÁC HẠI CỦA VIỆC KHÔNG TIN CÓ ĐỜI SAU

Cầm dao giết người, bất quá cũng chỉ chém được vào da 

thịt người. Nếu nói rằng không có đời sau, đó chính là chặt 

đứt mạng căn trí tuệ của người khác. Chém vào da thịt thì 

chỉ làm hại một kiếp sống này thôi, nhưng chặt đứt mạng 

căn trí tuệ là giết người trong nhiều đời nhiều kiếp. Cho nên 

phải biết rằng, khuyên người bỏ ác làm lành là chuyện thứ 

yếu, mà trước tiên cần phải biện minh làm rõ rằng có đời 

nay ắt phải có đời sau, đó mới là căn bản thiết yếu nhất. 

Nếu kẻ xấu ác tiểu nhân nói ra lời phản bác rằng không 

có đời sau, ắt người nghe thảy đều khinh thường bỏ qua. 

Cũng giống như kẻ muốn hại người nhưng đem thuốc độc 

bỏ vào thức ăn đã bốc mùi ôi thiu, ắt chẳng mấy ai chịu ăn, 

nên tai hại cũng không đáng kể. 

56

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Nhưng nếu những lời phản bác không có đời sau lại do 

người có uy tín học thức nói ra, ắt sẽ có nhiều người tôn 

trọng mà tin theo. Cũng ví như đem chất kịch độc mà bỏ 

vào các món cao lương mỹ vị, ắt phải có nhiều người ăn, 

nên tác hại thật là ghê gớm. Như người có khả năng biện 

bác cứng cỏi rành mạch, một bề giữ tâm cứu người giúp đời, 

quyết không hùa theo những lời như thế, ắt sẽ được công 

đức hết sức lớn lao. 

- LỢI ÍCH CỦA VIỆC TIN CÓ ĐỜI SAU

Những người từng học sách Nho, không khỏi vẫn còn 

ảnh hưởng trong tâm tính. Vì thế, khi nghe nói đến thuyết 

luân hồi, bất luận có tin theo hay không cũng chẳng tự mình 

nói ra. Nay được nghe thuyết “trải qua mười bảy đời” được 

ghi trong chính những lời giáo huấn của Đế Quân, quả thật 

như trải cả gan ruột mà nói với người đời. 

Vì sao vậy? Chỉ nói đối với những người không biết có đời 

sau, bấm đốt tay tính đếm tương lai, ắt thấy chẳng còn sống 

được bao lâu. Nay nghe biết rằng thân xác thịt này tuy có chết 

nhưng chân tánh không diệt mất, có thể ngay đó hiểu rằng 

tuổi thọ của ta từ xưa đến nay thật dài lâu như trời đất. Cho 

nên, có thể thay đổi từ thọ mạng ngắn ngủi trở thành trường 

thọ, chính là thuyết “trải qua mười bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không biết có kiếp trước, ắt 

khi nhìn qua các bậc thiên đế, thiên tiên, đế vương, khanh 

tướng... trong đời, tự nhiên quay lại thấy mình thật quá nhỏ 

57

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nhoi hèn kém. Nay được nghe biết có sáu đường1 luân hồi, 

cao thấp qua lại lẫn nhau, thì biết rằng những cảnh hào quý 

cao sang hẳn mình cũng đã từng trải qua trong bao kiếp 

trước. Cho nên, có thể làm cho phú quý với bần tiện được 

bình đẳng như nhau, chính là thuyết “trải qua mười bảy 

đời” này. 

Lại nói đối với những người không hiểu được là mọi việc 

đều có nhân từ trước, hẳn mỗi khi gặp điều trái ý đều không 

khỏi sinh tâm oán hận. Nay hiểu ra được rằng mọi điều vinh 

nhục, được mất... trong đời đều do nghiệp đã tạo từ trước 

mà có, thì cho dù có gặp phải những điều trái nghịch nhiều 

hơn nữa, cũng có thể an nhiên nhẫn chịu. Cho nên, có thể 

làm tiêu tan sự tức tối oán hận mà khiến tâm được an hòa 

bình ổn, chính là thuyết “trải qua mười bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không hiểu chuyện họa 

phước nên không từ bất cứ việc xấu ác nào, nay biết được 

rằng làm việc thiện thì tự thân được an vui, gây hại cho 

người khác chính là tự hại mình, ắt là trong chỗ tối tăm 

mù mịt tự nhiên khởi tâm run sợ trước việc ác, mà ưa 

thích làm điều lành. Cho nên, có thể biến kẻ tham ác hung 

tàn thành người lương thiện, chính là thuyết “trải qua 

mười bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không tin nhân quả, nên 

khi thấy người hiền gặp tai họa, kẻ ác được phước lành, liền 

cho rằng đạo trời chẳng công bằng. Nay nếu suy xét kỹ chuyện 

1 Sáu đường, tức lục đạo, bao gồm các cảnh giới chư thiên, loài người, a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 

58

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

kiếp trước đời sau, ắt sẽ thấy rằng mọi việc thiện ác, phúc họa, 

căn bản đều không một mảy may sai lệch. Cho nên, có thể 

chuyển hóa ngu si thành trí huệ, chính là thuyết “trải qua mười 

bảy đời” này. 

Quả thật là:

 Một lời, hiểu thấu ý chân thật, 

 Đâu cần nhọc sức học muôn câu? 

 Trưng dẫn sự tích1

TRỜI GIÚP ĐẠO NHO HƯNG KHỞI

Đế Quân kể rằng: Ta dạo chơi trong chốn nhân gian, đến 

vùng Hội Kê, Sơn Âm, 2 nhìn thấy một người ở ẩn, 3 khoảng 

ngoài năm mươi tuổi, đang thắp hương khấn trời cầu sinh 

con nối dõi. Khi ấy là giữa mùa xuân, nhằm lúc giữa đêm, 

tinh tú sáng rực, sao Trương Túc chiếu sáng trên cao, mà 

người ở ẩn này tình cờ lại mang họ Trương, nên ta hạ sinh 

vào nhà ấy. 

Nơi thôn xóm ta hạ sinh, dân chúng thường cắt tóc 

xăm mình, vốn theo tập tục thời chưa khai hóa. Ta đến tuổi 

mười lăm, trong lòng hết sức không vui, liền tìm mũ đội, 

1 Các bài sau đây đều được trích từ sách Văn Xương Hóa Thư. (Chú giải của soạn giả)  Phần lớn các chú giải trong bản Việt dịch này đều do người dịch biên soạn, những chú giải nào do soạn giả (tiên sinh An Sĩ) đặt trong nguyên bản sẽ được 

 chúng tôi ghi rõ để người đọc tiện phân biệt. 

2 Nay là vùng Chiết Giang, Thiệu Hưng. 

3 Tức sau là thân phụ Đế Quân. (Chú giải của soạn giả)

59

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

dép mang, tự mình học làm theo lễ nghĩa văn minh. 1 Người 

trong làng thấy ta như vậy đều cho là khác lạ, nhưng lâu 

dần rồi thì số người học làm theo giống như ta ngày càng 

nhiều hơn, mười phần có đến bảy, tám. 

Ngày kia, có một cụ già đến xin gặp cha ta, miệng tụng 

đọc nhiều lời giáo huấn của Đường Ngu, 2 lại nói rằng: 

“Trong nước hiện nay có vị sứ giả truyền bá những văn 

chương này.” Ta thích lắm, theo cụ ấy mà học, chỉ nghe đọc 

qua liền ghi nhớ không hề bỏ sót. Từ đó, lại có nhiều người 

nguyện theo cầu học, nên ta trở thành bậc thầy. 

 Lời bàn

Đức Khổng tử ra đời, ấy là mẹ ngài từng cầu đảo tại Ni 

Sơn; Đế Quân ra đời, ấy là cha ngài đã khấn nguyện với 

trời cao. Bậc thánh nhân ra đời, thảy đều khác hẳn kẻ tầm 

thường. Đức Khổng tử khua vang mõ gỗ3 vào thời triều Chu 

suy yếu, nhưng hiển bày những lời sâu xa vi diệu đến tận 

muôn đời; Đế Quân phô bày văn chương đạo lý lễ nghĩa lúc 

triều Chu đang hưng thịnh, mà ngấm ngầm ảnh hưởng đến 

chuyện thiện ác tốt xấu của ngàn năm sau. Đó chẳng phải 

là sự khác biệt trong phương tiện giáo hóa nhưng cuối cùng 

vẫn đưa đến một mục đích chung là làm cho thiên hạ được 

tốt đẹp hơn đó sao? 

1 Mũ áo của nhà Nho bắt đầu do đây mà có. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức thiên Cố mệnh do Chu Thành Vương trước tác, nằm trong phần Chu thư 

của Kinh Thư. 

3 Chỉ việc đức Khổng tử tích cực truyền dạy đạo lý nhân nghĩa, lại đi khắp thiên hạ cảnh tỉnh thiên hạ lúc ấy đang loạn lạc. Ngày xưa dùng tiếng mõ gỗ đánh 

lên như một cách để gợi sự chú ý của nhiều người. 

60

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

CAN VUA GIỮ TRÒN ĐẠO NGHĨA

Đế Quân kể rằng: Vào đời Chu Thành Vương, ta mang 

tên họ là Trương Thiện Huân. Thành Vương dùng ta làm 

quan can gián. Bấy giờ tuy đang thời hưng thịnh, nhưng vì 

lo nghĩ cho dân cho nước nên ta chưa từng biếng trễ. Lúc 

Thành Vương còn nhỏ tuổi, Chu Công thay quyền xử lý việc 

nước, về sau Thành Vương thường lộ ý bất mãn. Ta sợ những 

kẻ thân cận Thành Vương thừa cơ gièm pha Chu Công, nên 

thường đem những lẽ tinh tế trong đạo quân thần, họa phúc 

trước sau mà răn nhắc, nhưng các biểu thư can gián ấy phần 

nhiều đều đốt cả, nên không ai nhìn thấy. Vì thế, lúc Chu 

Công đi chinh phạt phương đông, tuy các nước chư hầu 

có lắm điều tiếng thị phi khiến ông không vui, nhưng cuối 

cùng rồi tình nghĩa vua tôi vẫn được gìn giữ vẹn toàn. Ta 

cũng có chút công lao trong việc ấy. 

 Lời bàn

Họ Trương vốn là hậu duệ của Hoàng Đế. Đế Quân 

giáng sinh đời Chu Thành Vương vào năm Ất Tỵ, từ đó về 

sau nhiều lần chuyển thế vẫn thường giữ họ Trương. Người 

đời truyền rằng ngày 3 tháng 2 là ngày đản sinh của ngài, 

đó là căn cứ chỉ một lần tái sinh của ngài vào đời Tấn Vũ Đế, 

niên hiệu Thái Khang năm thứ 8. 1 Nếu xét rằng từ xưa đến 

nay Đế Quân đã nhiều lần tái sinh, hẳn từ đầu năm cho đến 

cuối năm, liệu có ngày nào không phải ngày sinh của ngài? 

1 Tức năm 287 theo Tây lịch. 

61

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

THƯƠNG YÊU GIÚP ĐỠ THÂN TỘC

Đế Quân kể rằng: Ta ở Kinh đô nhà Chu1 mười năm, xa 

quê hương đã lâu. Một hôm, đọc bài thơ “Chim cú” 2 của 

Chu Công, trong lòng xúc động, liền nhân đó xin cáo lão về 

quê. Về đến quê hương rồi, thấy người trong gia tộc hương 

thôn đa số nghèo khó, liền xây dựng điền trang lấy thu nhập 

để giúp đỡ, gọi là  nghĩa điền. Từ đó thường cứu giúp những 

người khốn khó, trị liệu cho người tật bệnh, trai gái đến tuổi 

trưởng thành thì giúp việc dựng vợ gả chồng, trẻ em thông 

minh có năng khiếu thì nuôi dưỡng cho học hành. 

Nhiều người nghe biết việc làm tốt đẹp như vậy, rủ nhau 

làm theo. Từ đó việc xây dựng các  nghĩa điền  ngày càng phát 

triển khắp nơi. 

 Lời bàn

Thuở ấy, Đế Quân dùng y thuật trị bệnh cứu người, còn 

việc xây dựng quản lý các điền trang để lấy thu nhập giúp 

người, thảy đều do con ngài đảm trách. 

BUỔI ĐẦU HỌC PHẬT

Đế Quân kể rằng: Khi ta còn làm quan ở triều đình, từng 

nghe có người từ phương xa đến nói rằng: “Ở một nước về 

1 Tức Cảo Kinh (鎬京) thời Chu Vũ Vương, nay là vùng Tây An thuộc tỉnh 

Thiểm Tây. 

2 Tức bài Si hiêu (鴟鴞) được chép lại trong Kinh Thi, mượn lời một con chim 

muốn bảo vệ tổ chim mà gọi nói với chim cú, bảo đừng phá tổ của nó, để ví với 

tấm lòng tác giả yêu mến quê hương mình. 

62

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

phía tây, 1 có bậc đại thánh nhân2 không giới hạn ở lời nói 

mà người khác tự được giáo hóa, không trói buộc trong việc 

làm mà tự nhiên thấu triệt chân lý; lấy từ bi làm chủ trương, 

lấy phương tiện làm cửa vào, lấy việc giữ gìn giới luật làm 

đạo thường, lấy tịch diệt làm niềm vui, xem chuyện sống 

chết chỉ như sáng tối thay đổi, ngày qua đêm lại, xem ân 

oán thân thù đều bình đẳng như nhau, chỉ như sự nhận 

biết trong giấc mộng, dứt sạch không còn những tình cảm 

thế tục như buồn, lo, mừng, giận, luyến ái... Thấu biết cõi 

đời là giả tạm nên chỉ cầu chứng quả vô sanh.” 

Ta được nghe rồi, lòng rất ngưỡng mộ bậc thánh nhân 

ấy. Đến khi ta từ quan về quê, giữa đường bỗng gặp một 

vị ẩn sĩ, vừa đi vừa hát nơi chốn đông người qua lại. Trong 

lời ca, ta nghe có nhiều điều sâu xa uyên áo thầm khế hợp, 

liền lập tức dừng xe, đến bái lễ người ấy xin được chỉ dạy. 

Vị ẩn sĩ ngước mặt nhìn trời rồi truyền tâm ấn, dạy nghĩa lý 

chân chánh cho ta, lại nói rằng: “Đây là giáo pháp của bậc 

thánh nhân phương tây, dạy người đạt đến cảnh giới vắng 

lặng tịch diệt. Nếu ông luôn nhớ nghĩ mà tu tập theo thì có 

thể vượt thoát sinh tử, đạt đến cảnh giới của Phật Vô Lượng 

Thọ. Như đã đạt đến bến bờ giải thoát, ắt có thể trọn thành 

Chánh giác. Bằng như nửa đường thối thất, cũng có thể vào 

được cảnh giới của thần tiên.” 

Ta thọ nhận giáo pháp ấy rồi, từ đó về sau duyên trần 

dứt sạch, trăm mối lo phiền đều nguội lạnh. Một hôm, vừa 

1 Chỉ nước Ấn Độ, xưa cũng thường gọi là Tây Thiên Trúc. 

2 Chỉ đức Phật Thích-ca Mâu-ni. (Chú giải của soạn giả)

63

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đúng kỳ trung thu, ta cho mời thân quyến bằng hữu cùng 

đến, lưu lại một bài tụng rồi ra đi. 1

 Lời bàn

Có người ngờ rằng đến thời Hán Minh Đế thì Phật 

giáo mới truyền vào Trung Hoa. Như vậy, vào thời của 

Đế Quân, làm sao có thể nghe được lời người phương xa 

như thế? Nhưng xem khắp các ghi chép trong sách sử thì 

biết rằng vào thời Tây Chu, 2 tại Trung Hoa vốn đã biết 

đến Phật pháp. 

Vào đời Chu Chiêu Vương, ngày mồng 8 tháng 4 năm 

thứ 26, 3 chính là ngày đức Phật Thích-ca Như Lai đản sinh. 

Khi ấy, nhìn lên mặt trời thấy có rất nhiều quầng sáng, hào 

quang ngũ sắc sáng soi, chiếu thẳng vào bên trong triều nội, 

tỏa rạng bốn phương, cung điện chấn động, nước trong sông 

hồ ao giếng đều tự nhiên dâng tràn. Chiêu Vương sai quan 

1 Bài tụng này được ghi lại trong sách Hóa thư (化書). (Chú giải của soạn giả) 2 Nhà Chu do Chu Vũ Vương sáng lập, lật đổ vua Trụ nhà Thương mà lên ngôi. Về 

sau nhà Chu suy vi, dời đô về phía đông, chư hầu loạn lạc, tức là thời Đông Chu liệt quốc. Vì thế, để phân biệt với Đông Chu nên gọi thời Chu sơ là Tây Chu. 

3 Ở đây y theo nguyên bản mà chuyển dịch, nhưng theo những kết quả khảo cổ 

gần đây nhất thì Chu Chiêu Vương trị vì trong giai đoạn từ năm 995 trước Công 

nguyên đến năm 977 trước Công nguyên. Như vậy, ông chỉ ở ngôi 18 năm, 

không có năm thứ 26. Ngoài ra, theo những hiểu biết được công nhận hiện nay 

thì đức Phật Thích-ca đản sinh vào khoảng năm 624 trước Công nguyên, tức vào 

khoảng thời gian trước niên đại của Khổng tử (551 - 479 trước Công nguyên) ít 

lâu, nhưng đã thuộc vào thời Đông Chu chứ không thể rơi vào thời của Chu Chiêu 

Vương, vốn trước đó quá xa. Căn cứ theo lịch sử Trung Hoa thì thời gian đức Phật 

đản sinh là vào đời Chu Tương Vương (651 đến 619 trước Công nguyên) thuộc 

nhà Đông Chu. 

64

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Thái sử bói quẻ, được quẻ Càn, cửu ngũ, 1 tâu lên rằng: “Đây 

là điềm hiện có bậc thánh nhân ở phương tây đản sinh. Sau 

ngàn năm nữa, giáo pháp của ngài sẽ truyền đến đây.” 

Vua sai khắc chuyện này lên đá, đặt phía trước điện thờ 

Nam Giao. 2

Sang đời Chu Mục Vương, 3 có người truyền đạo từ Tây 

Vực đến, có khả năng đi vào lửa, nước, xuyên qua vật cứng 

như kim loại, vách đá, dời núi lấp biển, chuyển dịch thành 

ấp. Mục Vương cho xây đài Trung Thiên mời vị ấy đến ở. 

(Trích từ sách  Liệt tử - 列子)

Vì thế đến nay có rất nhiều chỗ như núi Ngũ Đài, núi 

Chung Nam thuộc Sơn Tây, Thương Hiệt Tạo Thư Đài (cách 

kinh đô Hàm Dương của nước Tần 20 dặm về phía nam), núi 

Đàn Đài (nằm về phía nam cung Ngọc Hoa đời Đường)... đều 

còn lưu lại dấu tích của việc Mục Vương xây chùa thờ Phật. 

Trong thiên Trọng Ni (仲尼篇) của sách Liệt tử (列子) 

cũng thấy dẫn lời Khổng tử rằng: “Ta nghe phương tây có vị 

đại thánh nhân, không trị mà dân không loạn, không nói mà 

dân tự tin, không giáo hóa mà dân tự làm đúng. Thật lớn lao 

vĩ đại thay, dân không biết dùng tên gì mà gọi.” 4

1 Tức là quẻ tốt nhất, tượng trưng cho ngôi vua chí tôn. 

2 Trích từ các sách Chu thư dị ký - 周書異記 - và Kim thang biên - 金湯編 

(Chú giải của soạn giả) Điện thờ Nam Giao tức điện thờ thiên địa, là nơi nhà vua 

thay mặt thiên hạ tế cáo trời đất. 

3 Theo những kết quả nghiên cứu mới đây nhất thì Chu Mục Vương trị vì trong khoảng từ năm 976 đến 922 trước Công nguyên. 

4 Khổng tử cũng có viết một quyển sách tên là Tam bị bốc kinh - 三備卜經 - trong đó ở thiên thứ hai có nhiều chương đề cập đến những chuyện về vị thánh nhân 

65

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Ngoài ra, khảo chứng lại vào đời Tần Mục Công, 1 có người 

ở Phù Phong (thuộc Thiểm Tây) tìm được một pho tượng đá. 

Mục Công không biết là tượng gì, sai người đem vứt trong 

chuồng ngựa. Ngay sau đó, Mục Công bỗng thình lình ngã 

bệnh, nằm mộng thấy bị thiên thần trách mắng. Mục Công 

đem việc ấy hỏi triều thần, Do Dư tâu rằng: “Tôi nghe nói vào 

thời Chu Mục Vương có người truyền đạo đến, nói là đệ tử 

Phật. Mục Vương tin tưởng vị ấy, cho xây đài Trung Thiên cao 

hơn ngàn thước2 mời đến ở, chỗ nền đài ấy hiện nay vẫn còn. 

Ngoài ra, ở gần Thương Hiệt Đài lại có xây chùa Tam Hợp. 

Nay bệnh của bệ hạ có liên quan đến việc ấy chăng?” 

Mục Công nói: “Gần đây có tìm được một pho tượng đá, 

y phục không giống như người thời nay, hiện đang bỏ trong 

chuồng ngựa, chẳng biết có phải là tượng Phật chăng?” Liền 

cho người mang đến, Do Dư nhìn thấy kinh hãi nói: “Quả 

đúng rồi!” 3

Mục Công lập tức thỉnh tượng Phật đặt lên chỗ sạch sẽ. 

Tượng đột nhiên phóng hào quang sáng rực. Mục Công cho 

là thần nhân nổi giận, liền giết đủ 3 loài vật là trâu, dê và 

lợn mang đến cúng tế. Khi ấy có thiện thần xuất hiện mang 

phương tây, tức là đức Phật. Đời Đường Hiến Tông còn thấy có người trích dẫn, 

đề cập đến sách này. (Chú giải của soạn giả)

1 Tần Mục Công là vua chư hầu của nhà Chu, ông trị vì nước Tần trong khoảng thời gian 659 - 621 trước Công nguyên. 

2 Thước cổ của Trung Hoa, bằng khoảng 0,3 mét. 

3 Tại Triều Tiên, Nhật Bản, những năm đạo Phật chưa truyền đến, từ trong lòng đất bỗng hiện mây lành mạnh mẽ bay lên, những chỗ ấy đều khai quật được 

tháp của vua A-dục tạo xưa kia. (Chú giải của soạn giả)

66

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

những vật cúng tế ấy vứt ra ngoài xa. Mục Công hết sức 

hoảng sợ, đem việc ấy hỏi Do Dư. 

Dư nói: “Tôi nghe rằng đức Phật là bậc thanh tịnh, 

không được dâng cúng rượu thịt. Ngài thương xót bảo vệ 

sinh mạng tất cả chúng sinh như con đỏ. Bệ hạ muốn dâng 

cúng, xin dùng bánh trái là được.” 

Mục Công vui mừng khôn xiết, phát tâm muốn tạo 

tượng Phật, nhưng không biết tìm người tạc tượng ở đâu. 

Do Dư liền nói: “Xưa Mục Vương xây chùa tạc tượng, ắt 

những vùng chung quanh đó có thể tìm được thợ giỏi.” 

Quả nhiên, sau đó tại Nam thôn gần Thương Hiệt Đài 

tìm được một cụ già tên Vương An, đã thọ đến 180 tuổi, kể lại 

rằng đã từng chính mắt được thấy việc tạc tượng ở chùa Tam 

Hợp, nhưng nay già quá không thể làm được nữa. Liền tìm 

kiếm trong cùng thôn ấy, thuê được 4 người thợ, tạo thành 

một tượng Phật bằng đồng. 

Mục Công vui mừng, liền cho xây dựng một tòa lầu gác 

trên nền đài, cao đến 300 thước để cúng dường tượng Phật, 

thuở ấy gọi là Cao Tứ Đài. (Trích từ các sách  Thiên nhân cảm 

 thông ký -天人感通記 - và  Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林)

Thật ra, vào thời Tây Hán, 1 Dương Hùng, Lưu Hướng 

trong khi sưu tầm các tàng thư cũng rất thường gặp kinh 

Phật được cất giữ trong đó. Có thể thấy rằng những lời của 

Khổng tử cùng với những gì Đế Quân đã được nghe đều 

1 Nhà Tây Hán do Lưu Bang khởi nghiệp, bắt đầu vào năm 202 trước Công 

nguyên, kéo dài đến khoảng năm 25 (đầu Công nguyên). 

67

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

không phải là vô căn cứ. Chỉ tiếc là thời ấy kinh điển Phật 

giáo chưa được chính thức truyền đến, nên những sự việc 

ghi chép lại đều quá sơ lược. 

ĐỘNG LÒNG NHẬP THAI 

Đế Quân kể rằng: Ta rời bỏ nhân gian rồi, liền hướng về 

phương Tây. Vừa đi đến Quân sơn ở hồ Động Đình, 1 nhìn 

thấy phong cảnh xinh đẹp khởi tâm ưa thích, liền lưu lại đó 

một lúc. Trong lòng ta lúc bấy giờ, trên không bị uy thế của 

thiên tử, triều quy khống chế, dưới cũng không thân quyến 

cốt nhục buộc ràng, hốt nhiên vượt thoát ra ngoài vòng trần 

thế, thật là một niềm an lạc không cùng tận. Được một lúc 

lâu, bỗng có hai tiên đồng từ trời cao giáng hạ, bảo ta từ nay 

làm chủ Quân sơn, kiêm luôn việc cai quản hồ Động Đình. 

Ngày nọ, có một thiếu phụ khoảng hơn ba mươi tuổi, 

khóc lóc tìm đến núi cúng tế rồi khấn rằng: “Chồng tôi bất 

hạnh đắc tội với vua, bị đày ra phương nam xa xôi đến chết, 

đường xa vạn dặm khó lòng đưa quan quách về. Đau đớn 

trong lòng, thương cho cha mẹ chồng già yếu, hiện tôi lại 

đang mang thai. Nguyện sơn thần linh thiêng xét rõ, chồng 

tôi vốn chỉ vì lòng trung mà bị kết tội, thương cho cha mẹ 

chồng tôi nay tuổi đã xế chiều, không người nương tựa, xin 

cho tôi sinh hạ một đứa con trai để nối dòng họ Trương, dẫu 

tôi có chết cũng không phải hối tiếc.” 

1 Địa danh này nay nằm về phía đông bắc tỉnh Hồ Nam. Quân sơn thật ra là một hòn đảo lớn nằm giữa lòng hồ, phong cảnh rất xinh đẹp. 

68

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Ta đang ở trên mây cao, nghe lời khấn ấy bỗng khởi tâm 

thương cảm, xúc động không kiềm lại được, nước mắt chảy 

ròng. 1 Ngay khi đó bỗng nhiên cảm thấy thân thể nặng nề, 

lập tức rơi xuống, nhập vào bào thai của người thiếu phụ, 

tối tăm không còn biết gì nữa cả. Một thời gian lâu sau, bỗng 

nghe có tiếng người kêu lên: “Là con trai, con trai!” Ta mở 

mắt nhìn, thấy thân thể đang nằm trong chậu tắm, vậy là đã 

tái sinh nơi trần thế. 

 Lời bàn

Biển sinh tử mênh mông, một lần qua không khỏi khởi tâm 

đam mê, ái nhiễm, do đó mà thành đọa lạc. Nếu không phải 

bậc tu hành chân chánh vĩ đại, ắt không thể riêng mình tự đến 

tự đi giữa vòng sinh tử mà không bị mê lấp chân tánh. 

Đế Quân trước đó được nghe đạo pháp, trong lòng vốn 

dĩ muốn về Tây phương, chỉ vì một niệm khởi sinh, lưu 

luyến cảnh trời mây non nước mà bị trói giữ nơi Quân sơn, 

hồ Động Đình. Tuy trong tâm tuyệt nhiên không có ý tưởng 

muốn được làm sơn thần thủy bá, mà bỗng dưng do niệm 

khởi đã rơi vào cảnh giới của thần minh, hưởng đồ cúng tế. 

Cho đến khởi tâm thương xót thiếu phụ nhà họ Trương, 

vốn dĩ cũng là một niệm lành, nhưng hẳn không hề dự tính 

đến việc sinh làm con bà ấy. Nhưng một khi tình khởi đã 

hướng đến, lập tức đọa lạc nhập vào bào thai. Rồi khi biết 

1 Kính cẩn cứu xét việc này, thấy rằng thân của chư thiên vốn không có nước mắt, nước mũi. . . chỉ khi sắp mạng chung mới có năm tướng suy hiện ra, lúc 

ấy phía dưới nách bắt đầu có mồ hôi chảy ra rất ít. Đế Quân lúc này có nước 

mắt chảy ra, có thể biết là ngài đang ở trong cảnh giới của chư thần. (Chú giải 

của soạn giả) 

69

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thân mình đã ở trong chậu tắm, thì dù có quyết lòng muốn 

thoát ra cũng chẳng còn được nữa. 

Đến như Đế Quân mà còn không tự chủ được như 

thế, huống chi những kẻ còn chìm sâu trong biển nghiệp 

mông lung! 

HIẾU THẢO KHÔNG THẸN VỚI LÒNG

Đế Quân kể rằng: Thân phụ ta họ Trương, tên húy là Vô 

Kỵ, làm quan Bảo Thị1 dưới triều Chu Lệ Vương. 2 Khi ấy, 

vua đàn áp những người chỉ ra lỗi lầm của mình, thậm chí 

giam cầm. Vua giận cha ta thẳng thắn can gián, đày đi Phiên 

Dung3 cho đến chết. Khi ấy ta còn nhỏ, theo mẹ đến Phiên 

Dung đưa di thể cha ta về an táng ở Hà Sóc. 4 

Năm ta được mười tuổi đến trường học, lấy tên tự Trung 

Tự, là có ý muốn nối theo chí hướng cha ta. Đến tuổi trưởng 

thành, khi ông nội ta qua đời, tên tự của ta là Trọng. 5 Mẹ ta 

hiền thục sáng suốt, hết lòng dạy dỗ cho ta. 6

1 Là chức quan giữ việc giúp vua giữ đúng theo lễ nghĩa, chính đạo, kiêm việc dạy dỗ con em trong hoàng tộc. 

2 Chu Lệ Vương (周厲王), niên đại chưa thể xác định chắc chắn, nhưng thời gian trị vì rơi vào khoảng sớm nhất là năm 878 trước Công nguyên, và chấm dứt 

muộn nhất cũng vào khoảng năm 842 trước Công nguyên. Ông tên thật là Cơ 

Hồ (姬胡), là vua thứ 10 của nhà Tây Chu. 

3 Nay thuộc tỉnh Giang Tây. 

4 Nằm về phía bắc sông Hoàng hà. 

5 Chữ Trọng (仲) thường được dùng cho người con thứ. Vì Đế Quân có người anh đã chết sớm. 

6 Theo lời Đế Quân kể lại thì mẹ ngài mỗi ngày đều tụng Quán kinh (觀經), tức kinh Quán Vô Lượng Thọ, về già không bệnh, an nhiên ngồi mà thị tịch. Như 

70

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Đến khi Chu Tuyên Vương1 lên nối ngôi, ban chiếu xem 

xét lại đối với hậu duệ của những người trước đây bị chết 

vì sai lầm của vua trước. Ta vâng lời dạy của mẫu thân, đến 

kinh thành dâng biểu minh oan cho cha. Tuyên Vương ban 

chiếu khôi phục quan chức cho cha ta, ban tên thụy là Hiến, 2 

lại phong ta làm quan Bảo Thị, nối chức cha ta. 

Ta có người anh trai tên Trương Doãn Tư, không may 

mất sớm, mẹ ta đau buồn khôn nguôi. Ta thường lấy việc 

con thứ có thể kham nhận nối dõi thay cho huynh trưởng để 

an ủi mẫu thân. 

Khi bà nội ta là Triệu thị qua đời, không lâu sau ông 

nội cũng tạ thế, ta lấy danh phận là cháu nội, thay cha chịu 

tang ông bà trong 3 năm. Do bi thương quá độ nên thân thể 

suy kiệt, trong triều ngoài nội đều nghe biết, ngợi khen ta là 

hiếu thảo. Do đó mà người đời hết lòng kính trọng, mỗi khi 

gặp ta chỉ gọi bằng tên tự, không dùng tục danh. 

 Lời bàn

Đây chính là Trương Trọng hết lòng hiếu thảo được đề 

cập trong kinh Thi. 3 Người mẹ của Đế Quân chính là thiếu 

thế có thể tin được rằng vào thời ấy đã có Phật pháp truyền đến. (Chú giải của 

soạn giả) 

1 Chu Tuyên Vương cai trị trong khoảng từ năm 827 đến năm 782 trước Công 

nguyên. 

2 Hiến (獻) có nghĩa là người hiền. 

3 Kinh Thi có bài thơ ca ngợi Đại tướng Cát Phủ, trong đó có 2 câu cuối là: “Hầu thùy tại hĩ? Trương Trọng hiếu hữu.” - 侯誰在矣？張仲孝友。 (Khách đến dự có 

những ai? Có Trương Trọng là người hết lòng hiếu thảo, tốt với anh em.) 

71

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

phụ ngày trước đến cầu đảo ở Quân sơn. Ngày ấy bà chưa 

làm mẹ, nên Đế Quân là người được bà lễ bái; đến khi đã là 

mẹ con rồi, bà ấy lại nhận sự lễ bái của Đế Quân. Nhưng rốt 

lại thì ai là người nên lễ bái, ai không nên lễ bái? Cho nên, 

xét kỹ theo đạo Nho thì thấy năm mối luân thường là vuông 

vức, chính trực, mà xét thông suốt cả đạo Phật rồi thì mới 

thấy năm mối luân thường là tròn trịa, viên thông. 

TRỊ TỘI DÂM THẦN

Đế Quân kể rằng: “Khi ta đã là vua cai quản các núi, 1 

phàm hết thảy những việc thuộc về núi sông khe lạch phát 

sinh như lũ lụt, hạn hán, mùa màng được thất, những điềm 

báo lành dữ cát hung, cho đến xét công luận tội các thuộc 

cấp, đều do ta cai trị điều hành. 

Thần núi Thanh Lê là Cao Ngư Sanh, có lòng ưa thích 

một cô thôn nữ trong vùng, liền bắt hồn về làm việc cưỡng 

bức dâm loạn. 2 Sự việc bị long thần ở hồ Bạch Trì gần đó 

xét rõ cáo giác. Ta tra soát, gọi cả hồn dân nữ đến đối chất, 

Cao Ngư Sanh nhận tội. Sau đó trả hồn dân nữ, cô ấy liền 

sống lại. Ta phạt Cao Ngư Sanh 300 roi đánh vào sống 

lưng, cách chức. 

Khi ấy dưới chân núi có người con hiếu thảo là Ngô 

Nghi Kiên đã qua đời, trước đây từng vì cha mà trích huyết 

1 Vào những năm cuối triều Chu. (Chú giải của soạn giả)

2 Nếu có thể bắt hồn về để cưỡng bức làm việc dâm loạn, thì cũng có thể bắt hồn về để trừng trị tội lỗi. Như vậy, nếu cho rằng những hình phạt ở cõi âm như vạc 

nấu, lửa thiêu, cối giã, xay nghiền. . . đều là không thể thực hiện, chẳng phải là luận cứ của trẻ con đó sao? (Chú giải của soạn giả)

72

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

chép kinh Lăng-già, bốn quyển. 1 Người này chết đã ba năm, 

chưa nhận trách nhiệm gì. Ta liền tấu trình lên Ngọc Đế xin 

cho thay vào chỗ Cao Ngư Sanh, được chấp thuận. Từ đó, 

chư thần lớn nhỏ đều biết danh ta, hết lòng kính sợ. 

 Lời bàn

Trong Dục giới, chư thiên ở sáu cảnh trời2 đều vẫn còn 

dục niệm, chỉ là vì phước đức sâu dày nên giữ phần nặng, 

mà chuyện ưa thích nhục dục trở thành nhẹ hơn. Thần núi 

phạm tội, đại để hẳn là do phần tham dục vượt trội hơn, ưa 

thích nữ sắc mà làm việc bắt hồn, về lý mà xét cũng là điều 

có thể xảy ra. 

NỐI DÒNG XÍCH ĐẾ

Đế Quân kể rằng: Ta thấy nhà Tần3 trị dân theo lối tàn 

khốc, xem dân như cỏ rác, liền tấu trình lên Ngọc Đế, xin 

được hóa thân xuống trần thế để dẫn dắt thiên hạ trong 

chốn lầm than, đưa người người đến chỗ an cư lạc nghiệp. 

Ý trời khó biết, lại khiến ta làm người nối dõi của Xích 

Đế Tử. 4 Uy trời đáng sợ, ta không dám cưỡng mệnh. Chợt 

1 Theo đây mà xét thì thấy việc Dương Hùng, Lưu Hướng nói là thường tìm được kinh Phật trong các tàng thư lại càng đáng tin cậy hơn. (Chú giải của soạn giả)

2 Sáu cảnh trời trong Dục giới bao gồm Tứ thiên vương thiên, Đao-lợi thiên, Dạ-

ma thiên, Đâu-suất thiên, Hóa lạc thiên và Tha hóa tự tại thiên. 

3 Tức vào lúc Tần Thủy Hoàng vừa thống nhất thiên hạ. 

4 Chỉ Hán Cao Tổ Lưu Bang, người dựng nghiệp nhà Hán. Sau khi cùng Hạng 

Vũ diệt nhà Tần, Lưu Bang và Hạng Vũ quay sang đối địch với nhau, tạo thành 

cuộc chiến tranh Hán Sở tranh hùng. Cuối cùng, Lưu Bang chiến thắng và lập 

nên nhà Hán, khởi đầu vào khoảng năm 202 trước Công nguyên. 

73

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

có vị Đại thần Cửu Thiên Giám Sanh đến buộc ta phải thác 

sanh xuống trần thế ngay. Giữa điện Vân Tiêu, ta nhìn xuống 

thấy lửa cháy thiêu cung A Phòng của nhà Tần đã tàn rụi, 

trong cung điện mới lại thấy Hán Đế vừa cùng Thích Cơ gặp 

gỡ thân mật. Đại thần Giám Sanh bảo ta: “Đó chính là Xích 

Đế tử.” Ta vừa đưa mắt nhìn cho rõ, liền bị Đại thần Giám 

Sanh đẩy xuống. 1 Ta ngã nhào, rơi xuống bên cạnh Hán Đế, 

nhằm bụng Thích Cơ. 2 Hốt nhiên đến lúc nhận biết thì đã 

thành người. 

Hán Đế từ lúc sinh ta, được cùng ta thần cốt tương tợ nên 

hành vi cử chỉ đều lộ vẻ phi phàm, về sau hết sức thương 

yêu ta. Đến khi tuổi già, có ý muốn lập ta làm thái tử, nhưng 

việc ấy cuối cùng không thành tựu. 3 Hán Đế mất rồi, ta bị 

1 Lúc ấy chính là giai đoạn thân trung ấm, riêng Đế Quân lúc đó chưa được biết. 

(Chú giải của soạn giả)

2 Người phàm khi thác sanh ắt nhìn thấy cha mẹ giao hợp. Nếu là con trai, tự 

nhiên khởi tâm sân hận với cha, ái luyến với mẹ; nếu là con gái thì ngược lại. 

Cho đến từ Nam Thiệm Bộ châu thác sinh đến ba châu khác, hoặc từ ba châu 

khác thác sinh đến Nam Thiệm Bộ châu, hoặc từ nhân gian sinh lên các cõi trời, 

từ các cõi trời sinh hạ nhân gian, từ các thiện đạo sinh vào ác đạo hay ngược lại, hết thảy đều có hình tướng. Trong Đại tạng kinh có ghi chép tường tận, ở đây 

không thể nói rõ hết được. (Chú giải của soạn giả)

3 Hán Đế sủng ái Thích Cơ, sinh con trai là Lưu Như Ý, thông minh phi phàm, nên có ý bỏ thái tử Lưu Doanh mà lập Như Ý làm thái tử. Lã Hậu là mẹ thái tử Lưu Doanh, 

nhờ em là Lã Trạch đến cầu Trương Lương giúp. Trương Lương nhận lời, mời được 

bốn vị hiền nhân danh tiếng thời bấy giờ là Đông Viên Công, Giác Lý Tiên sinh, 

Ỷ Lý Quý và Hạ Hoàng Công (thời bấy giờ xưng là Thương Sơn Tứ Hạo - 商山四

皓) cùng về giúp khuông phò thái tử Lưu Doanh. Hán Đế Lưu Bang trước đã từng 

nhiều lần mời bốn vị này về giúp, nhưng họ đều từ chối, trốn tránh. Nay thấy bốn 

người cùng đồng ý theo phò thái tử, Hán Đế liền đổi ý không thay đổi ngôi vị thái 

tử nữa. Vì vậy, sự trợ giúp của Trương Lương và bốn người này cũng có thể xem là 

nguyên nhân dẫn đến quyền lực rơi vào tay Lã Hậu, và sau đó là những thủ đoạn 

tàn độc mà bà thực hiện sau khi Hán Đế mất để báo thù sự sủng ái trước đây của 

74

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Lã Hậu sát hại. Mẹ ta cũng bị Lã Hậu giết chết một cách tàn 

độc đáng sợ. 1 Ta vì quá mức oán hận nên mỗi khi nghĩ đến 

việc này chỉ muốn hóa làm loài đại mãng xà suất nhiên2 để 

nuốt sống hết toàn gia tộc họ Lã vào bụng mới thỏa lòng. 3

 Lời bàn 

Tôi ngày trước mới bắt đầu đọc kinh sách đạo Phật, 

nghe đến thuyết “oán thân bình đẳng” cũng như “oán từ 

thân khởi” thì hết sức lạ lùng hoài nghi. Đến khi có thể tĩnh 

tâm quán xét lẽ xoay chuyển tuần hoàn của mọi sự việc, mới 

biết rằng những lập luận như thế nếu không phải bậc thánh 

nhân xuất thế ắt không thể đủ sức nói ra. 

Lấy như việc Thích Cơ mà nói, theo lẽ thông thường thì 

phải xem Lã Hậu là kẻ oán, mà Hán Cao Tổ là người ân. 

Thế nhưng, Lã Hậu oán hận Thích Cơ hoàn toàn là do Cao 

Tổ trước đã sủng ái bà. Sự sủng ái ngày càng nhiều hơn, 

cho đến đã có ý muốn thay đổi thái tử, thì sự oán hận ngấm 

ngầm của Lã Hậu khi ấy cuối cùng không thể nào hóa giải 

được nữa. Giả sử như lúc Cao Tổ còn sống mà lấy tâm bình 

đẳng đối với cả hai người, không sủng ái Thích Cơ đến mức 

ấy, thì Thích Cơ đâu phải chịu tai họa tàn khốc như vậy? Do 

Hán Đế với Thích Cơ. Bà cho chặt hết tay chân Thích Cơ, khoét mắt cho mù, đốt 

tai cho điếc, đổ thuốc độc cho câm, rồi bỏ vào nhà xí và gọi đó là “người lợn”. 

Thích Cơ bị hành hạ như thế cho đến chết. 

1 Theo đây có thể biết rằng Trương Lương và bốn vị Đông Viên Công, Giác Lý tiên sinh, Ỷ Lý Quý, Hạ Hoàng Công cùng với mẹ con Đế Quân hẳn có oán cừu từ 

nhiều đời trước. (Chú giải của soạn giả)

2 Suất nhiên (率然): tên một loài rắn cực kỳ to lớn. (Chú giải của soạn giả)

3 Về sau quả nhiên hóa làm rắn. Cho nên có thể thấy rằng tất cả các pháp đều do tâm tạo thành. (Chú giải của soạn giả)

75

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đó mà xét thì tuy Lã Hậu cố nhiên là kẻ oán cừu của Thích 

Cơ, nhưng Hán Cao Tổ há có thể xem là người ân hay sao? 

Than ôi! Đó chính là cái nguyên lý “oán tùng thân khởi”. 1 

Phàm sự oán cừu đều từ chỗ thân ái mà sinh khởi, hiểu như 

vậy rồi thì dù không muốn thực hành sự quán chiếu lẽ bình 

đẳng oán thân cũng không thể được. 

HÓA RỒNG TẠI CUNG TRÌ

Đế Quân kể rằng: Ta từ sau khi gặp cái họa Lã Hậu, trong 

lòng luôn nghĩ đến chuyện trả thù báo hận, không nhớ gì đến 

quá khứ đã từng tu tập chánh đạo. Tuy nhà họ Lã sau khi chết 

đã phải chịu sự trừng phạt khổ sở nơi âm ti, nhưng mối oan 

nghiệt với ta vẫn chưa dứt hết, nên lại thác sinh gặp nhau ở 

một bến sông vùng Đông Hải, thuộc huyện Cung Trì. 

Con ngựa của quan huyện lệnh chính là Lã Hậu tái sinh. 

Mẹ ta là Thích Cơ ngày trước, cũng sinh ra tại huyện này, 

vẫn mang họ Thích, nhưng do đời trước thụ hưởng phước 

báo quá đáng nên đời này phải chịu cảnh nghèo cùng, tiều 

tụy. Bà lấy chồng họ Trương, lớn tuổi rồi vẫn chưa có con, vợ 

chồng nương nhau làm nghề cắt cỏ mà sống. 

Một hôm, bà ra cắt cỏ ngoài đồng trống, chợt nghĩ đến 

việc mình tuổi tác đã cao mà vẫn chưa có con, trong lòng hết 

sức bi thương, rơi lệ khóc than, cầu nguyện với trời cao, lại 

cắt tay lấy máu nhỏ lên một hòn đá trong ao nơi đó rồi khấn 

1 Hiểu được nguyên lý này, cũng chính là cái học “cách vật” của nhà Nho. (Chú giải của soạn giả)

76

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

rằng: “Nếu như dưới hòn đá này có con vật nào đang sinh 

sống, xin hãy về làm con ta.” Ta lúc ấy xúc động vì tấm lòng 

thành, bất giác thần thức lập tức chuyển nhập vào chỗ máu 

tươi. Hôm sau bà trở lại nhìn nơi hòn đá thì thấy vết máu đã 

hóa thành một con rắn thân dài một tấc, màu vàng lấp lánh, 

chính là ta đã thác sinh. 

Mẹ ta mang ta về nuôi dưỡng, qua một năm thì trên đầu 

rắn bỗng mọc ra sừng, dưới bụng mọc chân, lại có khả năng 

biến hóa. Mỗi khi trời muốn mưa, ta lại dùng sức biến hóa 

cùng hỗ trợ. Thân ta ngày càng dài to, bụng càng lớn, mỗi 

khi gặp các loài dê, ngựa, chó, lợn... liền ăn nuốt cả. 

Quan huyện có một con ngựa hay, chính là Lã Hậu tái 

sinh, ta bắt được cắn chết. Quan huyện liền bắt cha mẹ ta 

giam vào ngục, kỳ hạn trong 3 ngày nếu chưa bắt được ta 

sẽ xử 2 người tội chết. Hôm sau, ta liền hóa thành một nho 

sinh tìm đến xin gặp quan huyện, khuyên ông ta thả người. 

Quan huyện nói: “Vợ chồng lão họ Trương nuôi dưỡng con 

yêu xà, ăn nuốt gia súc dân làng đã lâu, nay lại ăn cả ngựa 

của ta. Ta muốn vì dân trừ hại, nhưng họ không chịu giao 

nó ra. Đó là họ tự làm yêu nghiệt, phải xử tội chết.” Ta nói 

với quan huyện: “Vật mạng bồi thường cho nhau, đều do 

nghiệp đời trước mà thành. Nay ông muốn vì súc vật mà 

giết mạng người, như vậy được chăng?” Quan huyện quát 

đuổi ta ra. Ta nói: “Trên mặt ông đã hiện tử khí, hãy khéo tự 

lo cho mình đi.” Nói rồi biến mất. Quân hầu đứng quanh đó 

đều cho là yêu ma. 

77

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Ta liền trình lên Ngọc Đế kêu oan, kể lại việc đời trước 

mẹ con ta vô tội mà bị người nhà họ Lã hại chết, nay muốn 

báo thù rửa hận. Sự việc trình lên chưa được Ngọc Đế trả lời, 

nhưng ta khí hận ngút ngàn không kiềm chế được, liền biến 

hóa làm mưa gió, kéo mây đen vần vũ mù mịt, lại mượn 

nước biển lớn đổ vào thành ấp, trong vòng bốn mươi dặm 

đều ngập chìm mênh mông. Trước đó ta đã hóa hiện vào 

trong ngục thất, đưa cha mẹ ta thoát ra. Việc này xảy ra vào 

thời Hiếu Tuyên Đế1 của triều Tây Hán, trong sử sách có ghi 

lại trận lụt Hãm Hà (陷河) chính là việc này. 

 Lời bàn

Đế Quân tuy nhiều đời làm người hiếu thuận với cha 

mẹ, thương yêu anh em, chuyên cần làm thiện, nhưng rốt lại 

cũng chỉ là những phước báu nhỏ nhoi trong cõi trời người, 

chưa tu tập được Chánh pháp xuất thế. Chính vì vậy mà tuy 

thác sinh vào hoàng tộc cũng không được an ổn vững vàng. 

May mắn về sau được gặp Phật pháp, hướng về giải thoát. 

Nếu không thì việc oán cừu vay trả qua lại sẽ nối nhau còn 

mãi, chẳng bao giờ dứt! Cho nên, Bồ Tát muốn cứu độ chúng 

sinh thì trước hết phải tự mình ngồi trên thuyền Bát-nhã, tu 

tập trí tuệ giải thoát, sau đó mới có thể vào biển sinh tử. 

GẶP PHẬT ĐƯỢC CỨU ĐỘ

Đế Quân kể rằng: Ta mang việc oán cừu với Lã Hậu 

trình lên Ngọc Đế, chưa nhận được ý trời mà đã tự hành 

1 Hán Tuyên Đế trị vì từ năm 74 đến năm 49 trước Công nguyên. 

78

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

động, tuy nhất thời rất thích ý, nhưng ngay sau đó bình tâm 

nghĩ lại liền hối hận. Hôm sau, Ngọc Đế hạ thánh chỉ, nhân 

vì hải thần là Triều Hoành tâu lên việc ta tự ý sử dụng nước 

biển, hại chết hơn 500 hộ dân thường, tính ra đến hơn hai 

ngàn mạng người, trừ ra trong đó 80 người là có thù oán với 

ta, còn lại bao nhiêu đều là chết oan uổng cả. 

Ngọc Đế trách phạt, bắt ta làm con rồng ở Cung Trì, 

giam hãm trong một vùng nước đọng. Do hạn hán nhiều 

năm, sông ngòi cạn kiệt, nước hóa thành bùn. Thân ta khi 

ấy to lớn, không hang lỗ nào chui lọt. Mặt trời từ trên không 

ngày ngày chiếu xuống thiêu đốt thân ta, nóng bức khổ não; 

trên thân thì tám mươi bốn ngàn cái vảy đều có loài trùng 

nhỏ sinh ra trong đó, cắn rứt không thôi. Ta khốn khổ cùng 

cực như vậy, không còn biết đến ngày qua tháng lại. 1

Một buổi sáng sớm kia, ta nghe khí trời chuyển sang 

mát dịu, như có gió lành thổi đến, rồi bỗng nhiên ánh trời 

tỏ rạng, mây lành năm sắc hiện ra trôi qua bầu trời, trong 

mây hiện các điềm lành, tỏa chiếu những quầng sáng màu 

tía, màu vàng, lại hiện nhiều tướng trạng vi diệu, hào quang 

rực rỡ xưa nay chưa từng thấy. Lại thấy các vị sơn thần, thủy 

thần, cho đến tất cả thần thánh đều tề tựu đến khấu đầu lễ 

bái, hoan hỷ tán thán. Lại có hương thơm cõi trời lan tỏa, 

hoa trời rơi xuống khắp nơi, những chỗ hoa rơi chạm đất 

đều hóa thành cảnh sắc tươi tốt như mùa xuân. 

1 Có câu rằng: Địa ngục nhất trú dạ, nhân gian ngũ bách niên (Một ngày đêm 

trong địa ngục bằng năm trăm năm cõi nhân gian), chính là chỉ những trường 

hợp như thế này. (Chú giải của soạn giả)

79

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Khi ấy ta bỗng nghe thân hình thay đổi, mắt sáng tai 

thính, các giác quan đều trở nên tinh tường, tâm được thanh 

thản, miệng lưỡi tươi nhuận, có thể phát được thanh âm. Ta 

lập tức ngẩng đầu kêu khóc, cầu xin được cứu độ. Các vị 

thần thánh đều bảo ta rằng: “Đó là bậc Đại Giác Thế Tôn ở 

Tây Thiên Trúc, đức Phật Thích-ca Mâu-ni. 1 Nay mang giáo 

pháp lưu hành về phương đông này. Ông đã được gặp Phật, 

nghiệp xấu trước đây có thể được hóa giải.” 

Ta liền tung người nhảy vọt lên, bay vào giữa ánh hào 

quang, mang hết những sự việc nhân quả báo ứng đã qua 

bạch rõ lên đức Phật. Thế Tôn liền dạy: “Lành thay! Ông 

xưa nay thường là con hiếu tôi trung, làm lợi lạc cho rất 

nhiều người, chỉ vì chấp tướng nhân ngã mà buông thả tự 

thân làm việc tàn hại. Nay có còn ôm giữ sự phân biệt kẻ oán 

người thân, khởi sinh tâm niệm ngu si sân hận nữa chăng?” 

Ta nghe lời Phật dạy chí lý, tâm địa tức thời khai thông 

sáng suốt, không còn phân biệt nhân ngã, hết thảy vọng 

niệm nhất thời dứt sạch. Tự nhìn lại thân mình, hốt nhiên 

đã theo các vọng niệm mà cùng lúc mất đi, 2 trở lại thân nam 

nhi ngày trước, đạt được trí quán đảnh, liền quy y Phật. 

1 Đấng Điều ngự Trượng phu tất nhiên phải hiện thân như thế. 

2 Đây quả thật là: Tội tùng tâm khởi tương tâm sám, tâm nhược diệt thời tội diệc vong. Tội vong tâm diệt lưỡng câu không, thị tắc danh vi chân sám hối -罪從心

起將心懺, 心若滅時罪亦亡。罪亡心滅兩俱空, 是則名為真懺悔. (Tội từ tâm khởi, 

đem tâm sám; tâm đã diệt rồi tội cũng tiêu. Tội tiêu tâm diệt không không cả, 

đó mới thật là chân sám hối. )

80

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Rồng có đủ bốn loài: sinh ra từ thai bào (thai sinh), sinh 

ra từ chỗ ẩm ướt (thấp sinh), sinh ra từ trứng (noãn sinh) và 

sinh ra do biến hóa (hóa sinh); trong các loài đó, chỗ khổ vui 

sâu cạn đều khác biệt. Vì thế, Sa-kiệt-la Long vương có nói: 

“Cùng trong loài rồng, có khi được hưởng phước báo như 

các vị thiên thần, có khi chịu khổ não như ở địa ngục, cũng 

có khi đồng như loài người hoặc súc sinh, ngạ quỷ, mỗi mỗi 

đều tùy theo nghiệp đời trước mà thọ báo ứng.” 

Xưa kia, đức Thế Tôn có lần đang thuyết pháp với vô số 

vị Bồ Tát, bỗng có một con rồng mù sống trong vùng nước 

nóng bức, khắp trên thân các vảy rồng đều có loài trùng nhỏ 

sống trong đó cắn rứt thân rồng mà ăn, rồng đau đớn kêu 

khóc cầu xin cứu độ. Lại có vô số những con rồng đói, nước 

mắt như mưa, đều thưa hỏi về nghiệp duyên của mình đời 

trước. Đức Phật vì tất cả mà khai mở tâm đạo, khiến cho đều 

nhận thọ Tam quy, Ngũ giới. Sau đó, những con rồng ấy 

thảy đều được thoát khổ. 1

Chẳng phải đúng thật vậy sao? Đức Phật là bậc đạo 

sư trong ba cõi, 2 là đấng cha lành của bốn loài, 3 là bó đuốc 

1 Xin xem chi tiết chuyện này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 13, kinh số 397, Đại phương đẳng Đại tập kinh, quyển 44 (大方等大集經 - 卷第四十四), 

phẩm thứ 12 - Nhật tạng phần trung tam quy tế long phẩm - 日藏分中三歸濟龍

品第十二. (Chú thích của soạn giả, có bổ sung)

2 Ba cõi (tam giới), tức Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới. Tất cả chúng sinh trong luân hồi, tùy nghiệp lực lưu chuyển đều tái sinh lên xuống qua lại 

trong 3 cõi này. 

3 Bốn loài, tức các loài thai sinh, thấp sinh, noãn sinh và hóa sinh. Tất cả chúng sinh tùy theo nghiệp lực đều sinh ra bởi một trong bốn cách này. 

81

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

sáng soi thấu vô minh, có thể khiến cho kẻ mù được thấy, 

kẻ điếc được nghe, người què được đi, người câm được nói. 

Đế Quân trước đây từng nghe lời ca hàm chứa Phật pháp 

mà xúc cảm, phải dừng xe xuống lễ bái cầu đạo, đủ biết đã 

sẵn có trí tuệ căn lành trồng sâu từ đời trước. Do đó mà vừa 

được gặp Phật đã nhất thời dứt sạch ác nghiệp đời trước. 

HAI CÕI ÂM DƯƠNG GIAO NHAU

Đế Quân kể rằng: Ta nhiều đời trước thường làm lành 

lánh dữ, nên trải qua ngàn năm lại tái sinh vào đời Thuận 

Đế, niên hiệu Vĩnh Hòa. 1 Trong sách Hậu Hán thư có đề cập 

đến tên Trương Hiếu Trọng, chính là ta. Ấy cũng vì ta không 

quên hẳn danh xưng trong đời trước. 

Trong đời ấy, ta tuy không ra làm quan, nhưng thừa 

mệnh Ngọc Đế nên ngày lo việc dương gian, đêm đêm lại 

phụ trách công việc nơi âm ti địa phủ. Người đời có những 

việc ẩn khuất tinh tế, khéo che giấu không ai biết, ta cũng 

đều biết rõ và ghi chép tường tận, cho đến những việc của 

bọn yêu ma tà đạo cũng không ngoài vòng soát xét của ta. 

 Lời bàn

Huyện Thái Thương ở Giang Tô có một người, từng bị 

bắt làm sai dịch nơi địa phủ. Cứ vào lúc giữa đêm thì thân thể 

cứng đờ, lạnh ngắt, liền tự thấy mình được âm ti giao cho một 

tấm thẻ bài và một cây gậy. Trên thẻ bài ghi tên những người 

bị âm ti tróc nã. Người ấy một khi vừa cầm gậy vào tay, chớp 

1 Niên hiệu Vĩnh Hòa rơi vào các năm từ 136 - 141 theo Tây lịch. 

82

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

mắt đã thấy mình có khả năng xuyên núi vượt biển, đến ngay 

nơi có người bị tróc nã, bắt lấy người đó treo lên đầu gậy. Mỗi 

lần như vậy thường bắt đến mười người, nhưng quảy lên đầu 

gậy chỉ thấy nhẹ như lông hồng. Đến khi trời sáng liền trở lại 

như người thường không khác. 

Người ấy sợ lắm, tìm đủ mọi cách nhưng vẫn không 

sao trốn tránh được việc ấy. Có vị tăng khuyên ông xuất 

gia. Ông nghe lời, từ đó về sau không còn bị âm ti sai 

khiến như trước nữa. 

MƯA TÊN XUYÊN THÂN

Đế Quân kể rằng: Ta nhờ tu thiện tích đức trong nhiều đời, 

dần dần được phục hồi thần chức, nhưng những mối oan trái 

xưa kia vẫn chưa trả dứt nên chưa được yên. Vì lẽ đó mà lại tái 

sinh tại vùng Hà Sóc ở phía bắc sông Hoàng Hà. 1

Vào lúc tướng Đặng Ngãi mang quân đánh Thục, ta 

ở trong quân đội giữ chức Hành quân Tư mã. Ta khuyên 

Đặng Ngãi theo đường nhỏ trong núi mà đi để tránh gặp 

địch. Khi vào sâu đất Thục rồi, gặp tướng Thục là Gia Cát 

Chiêm. Đặng Ngãi dụ hàng Gia Cát Chiêm, hứa sẽ phong 

cho tước vương ở đất Lang Gia. Chiêm không nghe theo, 

quân hai bên giao chiến. Gia Cát Chiêm hết sức trung kiên, 

chống cự cùng quân ta, bắn tên như mưa khiến ta trúng tên 

toàn thân. Gia Cát Chiêm cuối cùng cũng bị bắt giam lại. 

1 Trong kinh có dạy rằng: “Bao nhiêu kiếp đã qua của mỗi người chúng ta, nếu gom xương cốt lại thành đống ắt lớn hơn núi Tu-di, sữa mẹ đã uống hẳn nhiều 

như nước trong đại dương.” (Chú giải của soạn giả)

83

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Ta có ý tìm cách cứu Chiêm, nhưng thân thể bị thương quá 

nặng [nên không làm gì được]. Ấy chính là món nợ trước kia 

ở Cung Trì, nay phải chịu báo ứng vậy. 

 Lời bàn

Kinh Lăng nghiêm dạy rằng:  “Báo ứng của nghiệp giết hại, 

 ví như trải qua số kiếp nhiều như số hạt bụi nhỏ, vẫn cứ qua lại 

 ăn giết lẫn nhau, như bánh xe xoay tròn không lúc nào ngừng.” 1 

Xét theo đó mà nói thì báo ứng của sự việc ở Cung Trì quả là 

nhanh như chớp mắt mà thôi. Nếu như nhận hiểu được điều 

này, có thể từ nay về sau biết sợ báo ứng mà không còn dám 

phạm vào nghiệp giết hại nữa. 

CHẤP CHƯỞNG VIỆC KHOA BẢNG

Đế Quân kể rằng: Ngọc Đế thấy ta nhiều đời học đạo 

Nho, chuyên tâm tận ý nghiên cứu  tam phần ngũ điển, 2 liền 

giao phó cho ta chấp chưởng quản lý sổ bộ của thiên đình 

ghi chép việc khoa bảng ở nhân gian. 

Hết thảy mọi việc liên quan đến sĩ tử, từ các khoa thi nơi 

quận huyện, cho đến những việc lớn lao như quy chế thi cử, 

quan phục, bổng lộc, ngạch trật, phong thưởng... đều phải 

1 Đoạn này trích từ kinh Đại Phật Đảnh Như Lai Mật Nhân Tu Chứng Liễu Nghĩa Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm (大佛頂如來密因修證了義諸菩薩萬行

首楞嚴經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 19, kinh số 945, do 

ngài Bát-thích-mật-đế dịch vào đời Đường. Kinh gồm 10 quyển, xem ở quyển 

thứ 8, từ dòng thứ 14, trang 145, tờ b. 

2 Tam phần ngũ điển: các thư tịch cổ phổ biến và được xem là mẫu mực để trau dồi kiến thức.  Tam phần  là các sách của 3 vua cổ đại: Phục Hy, Thần Nông và Hoàng Đế.  Ngũ điển  là các sách của 5 vị: Thiếu Hạo, Chuyên Húc, Cao Tân, 

Nghiêu và Thuấn. Vào thời cổ, người thông thạo cả  tam phần ngũ điển  có thể 

xem là uyên bác. 

84

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trình lên ta, cho đến việc bổ nhiệm hay bãi chức các vị thừa 

tướng, ngự sử cũng đều do ta chưởng quản. 

 Lời bàn

Người thế gian nghe biết ai đó được làm quan khảo thí, liền 

tìm đủ mọi cách để mua chuộc, cầu cạnh, mong được chiếu cố. 

Nhưng vị quan ấy cũng chỉ nắm được một phần quyền hạn, 

không có quyền quyết định tất cả, cũng chỉ giữ quyền trong 

một lần bổ nhiệm, không thể kéo dài quá 3 năm. Lại như quan 

chủ khảo cấp dưới cũng không có quyền can dự vào các kỳ thi 

cấp trên; quan coi về quy chế khoa cử cũng không thể can dự 

vào phần việc của quan khảo tuyển. Như vậy, việc thành tựu 

hay thất bại trong khoa cử vẫn là do chính mình quyết định 

trước nhất, tuy rằng cũng có lúc không được như mong muốn. 

Do có nhiều quan hệ phụ thuộc lẫn nhau, nên việc mua chuộc 

đút lót quả thật là rất khó. 

Giả sử như có một vị quan khảo thí hết sức sáng suốt, 

chí công vô tư, không bệnh không già, không có những việc 

tang chế trong nhà khiến phải tạm nghỉ việc, không thiên 

lệch cất nhắc học trò của riêng mình, không tham muốn tiêu 

pha tiền bạc, không phải theo ý muốn người khác mà hành 

xử, lại đảm trách từ việc thi cử nơi quận huyện cho đến tại 

kinh đô, từ quan viên lớn nhỏ cho đến tể tướng, đại thần, hết 

thảy đều giao cho vị ấy quyết định việc bổ nhiệm hoặc bãi 

chức. Nếu có người muốn mua chuộc cầu cạnh, vị ấy cũng 

không nghe theo. Ví như kẻ noi gương người như vậy, có 

thể gọi là sáng suốt chăng? Bằng cách nào có thể noi gương 

người như vậy? Xin thưa, chỉ cần cung kính học làm theo 

85

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

như đức hạnh của Đế Quân, góp sức lưu hành những lời răn 

dạy quý báu của Đế Quân là được. 

NGÀY SAU CHỨNG QUẢ

Đế Quân kể rằng: Ta học theo lời Phật dạy, tức thời 

chứng đắc pháp vô phân biệt, sống trên núi cao an ổn thanh 

tịnh, nghĩ thương nhân dân tật bệnh khổ não. Bấy giờ, đất 

Thục gặp nạn lụt lớn, dân chúng nhiều người phải trôi giạt 

ly tán, lại khổ vì dịch bệnh truyền nhiễm, cho đến ung nhọt, 

lao sái đủ các loại bệnh. Ta biến hóa thành thường dân, làm 

một người lái thuyền, cứu thoát cả ngàn người bị đuối nước; 

lại hóa làm thầy thuốc, đích thân chẩn bệnh cứu sống rất 

nhiều người. Tại pháp hội trên đỉnh Linh Thứu, đức Phật 

Thích-ca thọ ký cho ta rằng: “Ông ngày sau sẽ thành Phật, 

hiệu là An Lạc Bất Động Địa, Du Hý Tam-muội Định Tuệ 

Vương Bồ Tát, Thích-ca Phạm Chứng Như Lai. 1

 Lời bàn

Trong bản văn dùng  “Thứu phong Cổ Phật”  (鷲峰古佛), 

đó là chỉ đức Thích-ca Như Lai trên đỉnh Linh Thứu. Đức 

Thích-ca là vị Tôn Phật thứ 4 trong ngàn vị Phật của Hiền 

kiếp hiện tại, nhưng dùng chữ “Cổ Phật” là ý nói ngài đã 

nhập Niết-bàn. Thánh hiệu An Lạc Bất Động là hiệu của Đế 

Quân trong tương lai khi thành Phật, chỉ là không biết còn 

phải trải qua bao nhiêu hằng sa số kiếp, cúng dường phụng 

sự bao nhiêu đức Phật, rồi mới chứng đắc được quả vị Phật 

1 Như biết rằng Đế Quân trong tương lai chắc chắn thành Phật, thì cũng biết rằng tất cả chúng ta tương lai rồi sẽ thành Phật. (Chú giải của soạn giả)

86

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

ấy. Đâu phải nói rằng hiện nay đã đủ 32 tướng tốt, 80 vẻ 

đẹp trang nghiêm, ngồi dưới cội bồ-đề mà thành tựu Chánh 

giác được ngay? Xét vị trí của Đế Quân trong hiện tại còn 

dưới Ngọc Đế, mà chính như Ngọc Đế muốn hướng đến 

quả vị Bồ Tát đã rất là xa xôi khó được, huống là Đế Quân 

hướng đến quả Phật? Nếu như nói rằng Đế Quân hiện nay 

đã thành Chánh giác, ấy là tưởng như muốn tôn trọng Đế 

Quân, hóa ra lại vu khống bịa đặt cho ngài. 

87

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

PHỤ ĐÍNH 5 MỤC HỎI ĐÁP 

 VỀ LUÂN HỒI

1. LÀM SAO TIN ĐƯỢC THUYẾT LUÂN HỒI? 

Hỏi: Về thuyết luân hồi, hiện chỉ thấy nói trong kinh Phật, 

Khổng tử chưa bao giờ thấy nói rõ về việc này? 

Đáp: Nếu là lý lẽ đúng đắn thì nên tin nhận, cần gì phải 

luận việc đó là trong kinh Phật hay trong sách Nho? Nếu 

chỉ những gì do Khổng tử nói ra mới tin theo, thử hỏi tất cả 

lời Khổng tử đã nói trong suốt một đời, nay còn truyền lại 

hậu thế được bao nhiêu? 1 Nếu chỉ vì không thấy ghi chép 

liền cho rằng đó không phải đạo của nhà Nho, thì cứ xét 

như trong  Lục kinh, Tứ thư, 2 không thấy Khổng tử có một 

lời nào đề cập đến cha mẹ mình. Có lẽ nào một nhà Nho 

mà cả đời chẳng có một lời nào nói đến song thân phụ mẫu 

hay sao? Đó là chưa nói đến cái thuyết  “Tinh khí vi vật, di 

 hồn vi biến - 精氣為物,  遊魂為變” trong Kinh Dịch (Hệ từ 

thượng) cũng chính là lý luân hồi đó thôi. Sách Trung Dung 

luận về chữ “thành”, không nói “vật có trước sau” (始終), 

1 Một bộ Luận ngữ, không quá mười hai ngàn bảy trăm chữ, mà những lời do 

Không tử thực sự nói ra trong đó chỉ có tám ngàn năm trăm lẻ ba chữ mà thôi. 

(Chú giải của soạn giả)

2 Lục kinh bao gồm: Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Lễ, Kinh Nhạc, Kinh Dịch và Kinh Xuân Thu. Tứ thư bao gồm các sách Đại học, Trung dung, Luận ngữ và Mạnh 

tử. Trong nguyên bản dùng chữ Tứ tử (四子) để chỉ Tứ thư (四書), đó là cách 

gọi có từ đời Hán trở về sau. 

88

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

mà nói “vật có sau trước” (終始); 64 quẻ trong Chu Dịch, 1 

quẻ cuối cùng không phải quẻ  ký tế (既濟 - đã xong) mà 

lại là quẻ  vị tế (未濟 - chưa xong), những điều đó đều hàm 

chứa lẽ xoay chuyển, tuần hoàn không có điểm kết thúc của 

muôn vật. Nếu không có khả năng thấu hiểu tường tận rõ 

ràng như trong kinh Phật, chỉ dựa vào các bậc thánh nhập 

thế, ắt không thể thấy hết được những việc quá khứ, vị lai, 

cùng những việc trong các cõi thiên thượng, nhân gian. Sách 

Trung Dung, chương 12 nói rất rõ rằng: “Đến chỗ cùng cực 

ấy, tuy thánh nhân cũng có chỗ còn chưa biết được”, sao lại 

rơi vào bệnh hoài nghi như thế? 

Cây đào cây mận, tuy gặp tiết xuân mới đơm hoa, nhưng 

vốn đã manh nha tiềm phục mầm hoa từ trước lúc thu sang 

lá rụng; khí trời ấm áp tuy xuân về mới nhận biết, nhưng 

dương khí vốn đã bắt đầu phát khởi từ sau tiết đại hàn, đông 

chí. Trong thế gian muôn vật đều tự nhiên như thế, sao chỉ 

riêng đối với con người lại nghi rằng không có luân hồi? 2

2. THUYẾT LUÂN HỒI CÓ TỪ BAO GIỜ? 

Hỏi: Phật giáo bắt đầu truyền đến Trung Hoa vào đời 

Đông Hán, nên thuyết luân hồi đa phần là từ đời Hậu Hán 

về sau, còn vào thời Đường Ngu, Tam đại3 đều chưa nghe 

nói đến. 

1 Kinh Dịch được Chu Văn Vương chỉnh lý, bổ khuyết, gọi là Chu Dịch. 

2 Đây cũng lại là một ứng dụng từ cái học “cách vật” của nhà Nho. (Chú giải của soạn giả)

3 Tam đại: chỉ 3 triều đại là Hạ, Thương và Chu trong lịch sử Trung Hoa. 

89

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Đáp: Ôi, nói như thế quả là uổng công đọc sách của 

người xưa! Há không nghe chuyện vua Nghiêu giết ông 

Cổn nơi Vũ sơn, thần thức hóa làm con gấu vàng, vào sống 

trong vực sâu đó sao? 1 Há không nghe chuyện Vệ Khang 

Thúc báo mộng cho người thiếp hầu của Vệ Tương Công đó 

sao? 2 Há không nghe chuyện Tề Tương Công nhìn thấy con 

lợn thật lớn, người hầu đều nói đó là công tử Bành Sinh đó 

sao? 3 Há không nghe chuyện Đỗ Bá hiện hình, dùng cung 

đỏ tên đồng mà bắn Chu Tuyên Vương đó sao? 4 Chẳng 

nghe chuyện Hồ Đột gặp thái tử Thân Sanh đã chết nơi đất 

Khúc Ốc; 5 ông già đã chết báo ơn Ngụy Khỏa bằng cách kết 

1 Trích từ sách Sử ký chính nghĩa, 30 quyển, của Trương Thủ Tiết, đời Đường, dựa theo sách Sử ký của Tư Mã Thiên mà bình giải, chú thích thêm. (Chú giải 

của soạn giả, có bổ sung) Sách Tả truyện, phần Chiêu Công - năm thứ 7, chép 

rằng: “Xưa vua Nghiêu giết ông Cổn (cha của vua Vũ nhà Hạ) nơi Vũ Sơn, thần 

thức ông hóa làm con gấu vàng, vào sống trong khe núi sâu.” 

2 Trích từ sách Sử ký của Tư Mã Thiên. (Chú thích của soạn giả có bổ sung) Theo Sử ký, trong phần  Vệ Khang thúc thế gia, Vệ Tương Công là con cháu của Vệ 

Khang Thúc, có một người thiếp yêu. Người thiếp một hôm nằm mộng thấy có 

đứa trẻ tự xưng là Vệ Khang Thúc nói mình sẽ đầu thai làm con bà và muốn 

được đặt tên là Nguyên. Sau đó bà mang thai. Người thiếp đem việc này nói 

với Vệ Tương Công. Vệ Tương Công cho là ý trời, bèn đặt tên cho đứa bé là 

Nguyên. Sau Vệ Tương Công mất, Cơ Nguyên lên nối ngôi, tức là Vệ Linh Công. 

3 Trích từ Tả truyện. (Chú giải của soạn giả) Công tử Bành Sinh là người trung nghĩa, bị gian thần hại chết. Tề Tương Công đi săn ở núi Cô Phần, bỗng gặp 

một con vật quái lạ, to lớn như con trâu mà hình dung nửa giống cọp, nửa giống 

lợn. Người hầu đi theo đều nói nhìn rất giống công tử Bành Sinh. 

4 Trích từ Mặc Tử truyện. (Chú giải của soạn giả) Chu Tuyên Vương có người 

thiếp rất đẹp là Khiêu nữ, muốn làm chuyện lẳng lơ với quan đại phu là Đỗ 

Bá. Đỗ Bá không thuận theo, cô này liền bịa chuyện gièm pha với Chu Tuyên 

Vương. Tuyên Vương nghe lời bắt tội Đỗ Bá, đày ra Vu Tiêu rồi sai người hại 

chết. Về sau Chu Tuyên Vương nhìn thấy Đỗ Bá hiện hình cầm cung tên bắn 

mình. Vua sợ quá ngã bệnh rồi chết. 

5 Thái tử Thân Sanh nước Tấn, đã bị cha là Tấn Hiến Công nghe lời người thiếp 90

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cỏ đó sao? 1 Há chẳng nghe chuyện hai đứa bé hiện hình nấp 

hai bên sườn Tấn hầu, chính là hai người Triệu Đồng, Triệu 

Quát đã bị ông giết trước đó? 2 Há chẳng nghe chuyện Ngô 

Vương Phù Sai giết Công Tôn Thánh nơi Tư sơn, về sau Thái 

tể Phỉ tại núi này 3 lần hô tên ông đều nghe tiếng đáp đủ 3 

lần đó sao? 3 Há chẳng nghe chuyện quân nước Việt cúng tế 

Ngũ Tử Tư, nhìn thấy chén rượu tự nhiên lay động rồi cạn 

dần như có người uống đó sao? 4

Đối với những việc được ghi chép như trên, thử hỏi là việc 

trước thời Hán Minh Đế, hay là sau thời Hán Minh Đế? Quý 

Tử người nước Ngô có nói rằng: “Thân thể bằng xương thịt này 

rồi sẽ quay về với lòng đất, đó là mạng sống hết; nhưng hồn 

phách thì không thể như thế được.” Trong một câu nói này có 

thể thấy ra được là có thuyết luân hồi hay không. 

là Ly Cơ hại chết, nhưng vào đời vua Hi Công năm thứ 10, mùa thu, Hồ Đột lại 

gặp thái tử ở đất Khúc Ốc, là đất phong cho thái tử trước kia. 

1 Danh tướng Ngụy Thù có người thiếp yêu là Tố Cơ, chênh lệch tuổi tác rất lớn. 

Sợ mình chết đi rồi nàng không nơi nương tựa, nên dặn 2 con trai là Ngụy Khỏa 

và Ngụy Kỳ rằng, sau khi ông chết hãy tìm nhà tử tế mà giúp nàng tái giá. Ít 

lâu sau ông bệnh nặng, lúc hấp hối lại bảo 2 con hãy chôn sống Tố Cơ theo 

để bầu bạn cùng ông. Tuy vậy, sau khi ông mất, Ngụy Khỏa không làm như lời 

ông trăn trối, mà vẫn tìm nhà danh giá giúp nàng Tố Cơ tái giá, được sống an 

ổn giàu sang. Ngụy Kỳ thắc mắc hỏi anh sao không làm theo lời cha trăn trối, 

Ngụy Khỏa nói: “Cha nói lúc tỉnh táo mới là lời phải nghe theo, còn lúc bệnh 

nặng hấp hối, thần trí rối loạn, đó đâu phải thật là ý muốn của cha.” Cha nàng 

Tố Cơ nhớ ơn Ngụy Khỏa đã không chôn sống con ông lại lo cho có cuộc sống 

tử tế, nên về sau khi Ngụy Khỏa đánh nhau với tướng Tần là Đỗ Hồi, ông lúc 

đó đã chết, liền hiển linh kết cỏ lại thành dây làm vướng chân ngựa Đỗ Hồi. Hồi 

ngã ngựa, bị Ngụy Khỏa bắt được. 

2 Các tích trên đều trích từ sách Tả truyện. (Chú giải của soạn giả)

3 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm. (Chú giải của soạn giả)

4 Trích từ sách Ngô tục truyện. (Chú giải của soạn giả)

91

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

3. THÁNH NHÂN CÓ KHÁC VỚI NGƯỜI PHÀM? 

Hỏi: Những bậc trung thần hiếu tử xưa nay, cố nhiên là 

ngàn năm chẳng mất, nên việc Đế Quân tái thế hơn mười bảy 

đời, không có gì phải nghi ngờ cả. Nhưng với những kẻ phàm 

phu tục tử, khí chất tầm thường, một khi đã chết thì hồn phách 

ắt là tiêu tán, làm sao có thể muôn kiếp vẫn tồn tại? 

Đáp: Hình hài có lớn nhỏ, lanh lợi hay ngu độn, nhưng 

chân tánh không có lớn nhỏ, lanh lợi hay ngu độn. Nếu cứ 

cho rằng những người tầm thường sau khi chết sẽ hoàn toàn 

diệt mất, thử hỏi vào lúc Đế Quân bỏ mạng ở Cung Trì, bất 

quá cũng chỉ là một con rắn mà thôi, nếu theo lý ấy hẳn đã 

diệt mất rồi, làm sao ngày sau còn có Đế Quân? 

4. SAO CÓ NGƯỜI NÓI RẰNG SAU KHI CHẾT THẦN THỨC 

TIÊU TÁN MẤT? 

Hỏi: Xem qua những chuyện ghi chép trong nhiều triều 

đại, đã có thể tin rằng thật có chuyện tái sinh qua nhiều 

kiếp, nhưng gần đây xem trong sách Tiểu Học của Chu Hy 

thấy có nói rằng: Con người ta sau khi chết, hình hài đã hư 

hoại thì thần hồn cũng theo đó mà tiêu tán mất. Vì thế nên 

có chút hoài nghi? 

Đáp: Sách Tiểu Học ấy cũng có dẫn lời của Phạm Văn 

Chánh, 1 nói rằng: Những ai chỉ biết riêng mình thụ hưởng 

giàu sang phú quý mà không biết chia sẻ giúp đỡ người 

trong tộc họ thì ngày sau làm sao nhìn mặt tổ tông nơi địa 

phủ. Đó có phải lời Chu Hy ghi chép lại chăng? 

1 Tức Phạm Trọng Yêm (范仲淹), sinh năm 989, mất năm 1052, tên tự là Hy Văn, 

tên thụy là Văn Chánh. 

92

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 - Quả đúng là Chu Hy chép lại. 

Thế nhưng nếu quả thật hình hài hư hoại, thần thức phiêu 

tán, vậy rốt lại còn ai là người nhìn mặt tổ tông? Lại như tổ 

tông cũng đã hình tiêu thần tán, thì còn ai là người thấy biết kẻ 

kia không giúp đỡ thân tộc? Lời nói của Chu Hy [ghi chép lại] 

trước sau bất nhất, tự mâu thuẫn với nhau rồi vậy. 1

Phàm người muốn ăn trái cây, trước phải loại bỏ hạt, muốn 

ăn thịt, trước phải loại bỏ xương. Nay ông đọc sách Tiểu Học, 

cớ sao lại chỉ riêng chọn lấy phần  hạt, phần  xương  mà  ăn? 

Đến như vua Nghiêu, vua Thuấn, Chu Công, Khổng tử 

đều là những đỉnh Thái sơn, những sao Bắc đẩu trong đạo 

Nho, mà trong Ngu thư, thiên Ích Tắc cũng có nói rằng:  “Tổ 

 tiên về chứng giám.”  

Lại như trong Chu thư có chép chuyện Chu Công nói 

với ba vị vua2 rằng:  “Ta bắt chước theo điều nhân nghĩa của vua 

 cha, nên có thể cúng kính quỷ thần.”  

Khổng tử có nói chuyện tại Đạn Cầm gặp Chu Văn Vương, 

trong giấc mộng lại thân thiết với Chu Công Đán. 

Những điều đó đều cho thấy rõ rằng thần thức của các 

bậc tiền nhân ngày trước không hề tiêu tán, diệt mất. Nếu 

cho rằng lời nói của các bậc hiền Nho ngày trước ắt đáng 

tin, thì những lời của các vị Nghiêu, Thuấn, Chu, Khổng lại 

càng đáng tin hơn rất nhiều. Còn nếu nói rằng những lời 

1 Ý nghĩa của đoạn này vốn là ở trong sách Thượng trực biên (尚直編) của Đại sư 

Không Cốc. (Chú giải của soạn giả)

2 Ba vị vua ở đây là Thái Vương, Vương Quý và Chu Văn Vương. 

93

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

của Nghiêu, Thuấn, Chu, Khổng chẳng đủ để tin cậy, thì sao 

vẫn được các hiền Nho ngày trước lưu truyền? 

Huống chi, nếu cho rằng người chết quả thật thần thức 

tiêu tán, diệt mất, ắt là các vị hiền Nho ngày trước tuy nhiều, 

nay cũng phải nằm trong số bị tiêu tán, diệt mất ấy, vậy cần 

gì phải có 2 kỳ tế lễ mùa xuân và mùa thu mỗi năm? Nếu 

như nay vẫn thực hiện việc tế lễ hằng năm vào hai mùa xuân 

thu, thì cái thuyết thần thức tiêu diệt đó, hậu thế ắt không 

thể tin được, vậy lấy gì để thuyết phục các thế hệ mai sau? 

Mạnh tử khi đọc thiên Vũ Thành trong Kinh Thư còn chỉ 

chọn lọc tin theo trong đó vài ba phần, huống gì là sách Tiểu 

Học của Chu Hy! 

5. NGƯỜI SAO CÓ THỂ TÁI SINH LÀM THÚ VẬT? 

Hỏi: Thần thức như vậy là không diệt mất, sẽ trở lại 

tái sinh. Nay đã được nghe thuyết về sinh mạng như thế, 

nhưng nếu nói người chết lại hóa làm thú vật, thú vật lại có 

thể tái sinh làm người, điều ấy tôi không tin. 

Đáp: Hình hài vốn tùy theo tâm thức mà biến hiện. Một 

niệm nhân từ, tức đồng trong cảnh giới trời, người. Một 

niệm hung ác, tức mầm mống ma quỷ, súc sinh đã bắt đầu 

manh nha. Việc lành việc dữ đã có sự tương tác qua lại với 

nhau mà không thuần nhất, tất nhiên hai cảnh giới người và 

thú vật cũng thay đổi biến hóa mà không cố định. Nếu như 

nói rằng hễ cứ là người thì nhất định làm người mãi, thú vật 

cũng nhất định làm thú vật mãi, thì ngay lúc bắt đầu phân 

chia người và thú, chẳng phải đã là quá bất công sao? 

94

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Có người đến hỏi một vị tăng rằng: “Vì sao thân thể con 

người thì đứng thẳng mà đi, còn thân hình loài thú lại phải 

nằm ngang mà đi?” Vị tăng đáp: “Sinh ra làm người, ấy là 

trong kiếp trước có tâm chính trực, ngay thẳng, nên kiếp 

này thân thể đứng thẳng mà đi. Sinh ra làm thú, ấy là trong 

kiếp trước tâm không chính trực, không ngay thẳng, nên 

kiếp này thân thể phải nằm ngang mà đi.” 

Tâm ngay thẳng hoặc không ngay thẳng, vốn biến đổi 

trong từng khoảnh khắc, nên hình thể cũng theo đó mà biến 

đổi, nay sinh làm người, mai sinh làm thú, chẳng phải chính 

là lẽ vô thường điên đảo đó sao? 

Lại chỉ riêng con người mới có sự hổ thẹn, do đó mà 

biết sử dụng y phục. Loài thú không biết hổ thẹn, mắc cỡ, 

nên không dùng y phục. Con người lại nhờ có phước báo 

nên hai mùa nóng lạnh biết thay đổi dùng y phục thích hợp 

khác nhau, còn loài thú do thiếu phước báo nên chỉ biết chịu 

đựng nóng lạnh hai mùa với bộ lông sẵn có. 

Lại nữa, sinh ra làm người là trong đời trước thường nói 

những lời từ hòa, những lời lợi ích, những lời thành thật, 

những lời tôn trọng, kính tin Tam bảo, nên trong đời này 

tùy tâm biến hiện mà miệng có thể nói ra đủ điều; còn sinh 

ra làm thú là trong đời trước thường nói ra những lời ác độc, 

những lời dối trá, những lời bới móc, soi mói việc riêng tư 

của người khác, những lời tranh chấp thị phi, những lời nhơ 

nhớp xấu xa, phỉ báng Phật, phỉ báng Chánh pháp, không 

tin nhân quả, vì thế nên đời này tuy có miệng mà không thể 

nói được thành lời, dù chịu cảnh đói khát cũng không thể 

95

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mở miệng xin cứu giúp, dù bị hành hạ giết chóc, bị lóc da xẻ 

thịt cũng phải cam chịu chứ không thể nói lời biện bạch, kêu 

oan hay cầu xin tha mạng. 1

CHƯA TỪNG BẠO NGƯỢC VỚI DÂN, 

TÀN KHỐC VỚI THUỘC CẤP

Giảng rộng

Từ câu này cho đến trước câu  “thấu tận lòng trời” , đều là 

những lời do Đế Quân tự kể ra về công hạnh của ngài trong 

17 đời qua, để làm căn cứ cho những lời răn dạy bên dưới. 

Sáu câu tiếp theo có nghĩa là, đã tự mình làm được rồi 

mới khuyên người khác nên làm theo như thế. Riêng một câu 

 “chưa từng bạo ngược với dân, tàn khốc với thuộc cấp”  có nghĩa 

là: Nếu mình chưa tự làm được, thì không do đâu mà người 

khác có thể bắt chước làm theo. 

Kẻ làm quan được dân chúng xưng tụng là quan phụ mẫu, 

xem như cha mẹ của dân, nếu đối xử bạo ngược với dân, đó 

là  bất nhân. Những quan viên thuộc cấp đều lo việc phụng sự, 

giúp việc cho ta, cũng không khác nào phụng sự nhà vua hay 

quan trên, nếu đối xử tàn khốc với họ, đó là  bất nghĩa. 

Nói về sự bạo ngược, không nhất thiết phải là hình luật 

khắt khe, chế định quá nghiêm ngặt, mà có thể là những việc 

1 Hiểu được như vậy cũng có thể xem là biết vận dụng cái học “cách vật” của nhà Nho. (Chú giải của soạn giả)

96

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

như khi thu thuế tiền, thuế ruộng của dân lại thúc bách, ép 

buộc bất hợp lý; hoặc tùy ý tăng thêm danh mục để thu về dư 

thừa; hoặc gặp khi thiên tai hạn hán mất mùa không kịp thời 

báo lên để miễn giảm cho dân; hoặc dân có điều oan ức, thỉnh 

cầu lại che giấu, ém nhẹm không trình lên trên; hoặc phân xử 

án kiện, quyết đoán việc tù ngục mà không thận trọng lắng 

nghe dân trần tình đã vội vã kết án; hoặc xử sai lầm liên lụy 

đến quá nhiều người vô tội; hoặc sự việc nhỏ nhặt mà cường 

điệu, phóng đại lên thành sự việc lớn lao, quan trọng; hoặc 

thay vì kết thúc đúng kỳ hạn, lại kéo dài dây dưa nhiều ngày 

sau. Hết thảy những việc như thế, xét theo lời dạy của Đế 

Quân đều có thể xem là bạo ngược với dân. 

Nói về sự tàn khốc, không nhất thiết phải là mặc sức 

dùng roi vọt hình trượng đánh đập, hành hạ, mà có thể là 

những việc như nhân lỗi nhỏ nhặt mà trách phạt; hoặc nhân 

sự sai lầm, nhầm lẫn không cố ý mà khiển trách; hoặc do 

tâm tình mừng giận chi phối mà đối xử khác biệt chẳng 

công bình; hoặc tin theo những lời sàm nịnh sai sự thật mà 

tùy ý thưởng đây phạt kia, bất công với thuộc cấp; hoặc khi 

đi xa dùng quá nhiều người theo hầu hạ, phục dịch; hoặc sai 

sử người khác mà không quan tâm đến chuyện đói rét thiếu 

thốn của họ. Hết thảy những việc như thế, xét theo lời dạy 

của Đế Quân đều có thể xem là tàn khốc với thuộc cấp. 

Than ôi! Khi đang nắm quyền hành chức tước mà 

không biết sử dụng như phương tiện để làm lợi cho dân, 

thì có khác gì vào được kho báu mà lại quay về với hai tay 

trắng! Trong mười bảy đời đã qua, Đế Quân thật chưa từng 


bạo ngược với dân, khốc hại với thuộc cấp! 

97

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

KẺ BẠO NGƯỢC, NGƯỜI TÀN KHỐC ĐỀU CÓ THỂ ĐỔI TÍNH

Đế Quân kể rằng: Huyện Ngưu Tỳ ở quận Thục1 có quan 

huyện lệnh Công Tôn Vũ Trọng, tuy là quan thanh liêm 

nhưng đối đãi với người không có sự khoan thứ. Những 

thuộc hạ giúp việc có chút lỗi nhỏ đều bị ông tùy ý dùng 

hình phạt roi vọt. Ông đến nhậm chức ở huyện qua một 

năm thì thuộc hạ hết thảy đều bị đánh, không ai còn giữ 

được da thịt lành lặn, những thuộc cấp của ông đều hết sức 

oán hận. 

Quan huyện lệnh của huyện Tư Thủy là Lại Ân, tánh tình 

tham lam keo kiệt, thường nhận của hối lộ, chuyện ăn uống 

hằng ngày đều bòn rút từ của dân, lại để mặc cho thuộc cấp 

tùy tiện đàn áp bức bách, dân chúng hết sức khổ sở. 

Ta vì thương những thuộc hạ và dân chúng ở hai huyện 

này rơi vào cảnh khốn khổ, liền hóa làm quan Quận thừa 

Trương Tôn Nghĩa, giả cách đi kinh lý các huyện trong 

quận, xem xét dân tình, phong tục các nơi, nhân đó vạch tội 

quan huyện Vũ Trọng tàn khốc với thuộc hạ, quan huyện 

Lại Ân bạo ngược với dân chúng. Hai vị quan đều khấu đầu 

van lạy xin tha tội. Ta dùng lời răn nhắc cảnh tỉnh, khuyến 

khích hai người cải ác tùng thiện, xong thu hình biến mất. 

Về sau hai vị quan huyện mới biết rằng Quận thừa 

không hề có việc đi kinh lý đến các huyện lần ấy, nên cả hai 

1 Đời nhà Tần thống nhất thiên hạ, bỏ nước Thục mà định lại là Thục quận, chia ra nhiều huyện. 

98

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

đều cho đó là thần minh hiện hình. Vì thế, Vũ Trọng sau 

đổi tính thành khoan dung tha thứ, còn Lại Ân trở thành vị 

quan thanh liêm. 

 Lời bàn

Đế Quân đã căm giận những kẻ bạo ngược, tàn khốc như 

thế, thì phẩm hạnh của ngài đối với dân chúng và thuộc cấp 

như thế nào có thể suy ra mà biết được. Đọc sách  Cư quan 

 thận hình điều (居官慎刑條) của tiên sinh Tưởng Tân Điền, có 

thể nói rằng mỗi chữ mỗi câu đều là lời khuyên răn thẳng 

thắn, như thuốc giải độc. Người làm quan nên cho khắc rõ 

bài ấy lên tường vách trong nha môn, sớm tối thường chú 

tâm đọc lại, từ đó có thể luôn biết tự nhắc nhở mình giữ theo 

đạo từ hòa trung chính, tạo công đức vô lượng. 

CỨU NGƯỜI LÚC NGUY NAN

Giảng rộng

Sự nguy nan có rất nhiều hình thức, nhưng nói đại lược 

không ra ngoài bảy việc: một là nạn nước lụt, hai là nạn lửa 

cháy, ba là bị tù ngục oan uổng, bốn là nạn trộm cướp, năm 

là nạn chiến tranh binh lửa, sáu là nạn mất mùa đói thiếu, 

bảy là nạn dịch bệnh truyền nhiễm. 

Gặp người bị nạn nước lụt, lửa cháy, có thể tìm cách bảo 

toàn tính mạng cho người, đó gọi là cứu. Gặp người bị tù 

99

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

ngục oan uổng, có thể tìm cách giúp người minh oan gọi là 

cứu. Gặp người bị nạn trộm cướp, binh lửa chiến sự, có thể 

tìm cách giúp người an ổn thoát ra gọi là cứu. Gặp người đói 

rét vì mùa màng thất bát, có thể giúp cho cơm ăn áo mặc gọi 

là cứu. Gặp người mắc phải dịch bệnh, có thể dùng thuốc 

men điều trị gọi là cứu. 

Hết thảy những sự cứu giúp ấy đều phải phát xuất từ 

tấm lòng chân thành, thấy người bị nạn cũng tưởng như 

chính mình đang bị nạn, nên dốc hết tâm lực, trí tuệ để tìm 

đủ mọi phương cách mà cứu giúp, sao cho người ấy được 

hoàn toàn thoát nạn mới thôi. 

Khi người gặp nạn rồi mới đến cứu, đó là sự cứu giúp có 

thể nhìn thấy được, như Khổng tử nói:  “Người có nạn, phải đặt 

 mình vào trường hợp của người mà giúp.”  Lại có một phương 

pháp khác, khiến cho người tự nhiên không gặp sự nguy 

nan. Cứu giúp theo cách này công đức lớn hơn bội phần, 

như Khổng tử nói:  “Khiến cho người không gặp phải nguy nan.” 

Như vậy là thế nào? Đó là vì, người gặp phải hoạn nạn, 

thảy đều do nghiệp đời trước tạo ra. Đời này không gieo nhân 

xấu, đời sau tự nhiên không gặp quả xấu. Nếu có thể khuyên 

người không phạm vào các nghiệp giết hại, trộm cắp, tà dâm, 

gian dối, đó chính là cứu được rất nhiều sự nguy nan cho 

người. Vì thế, cứu người khi sự nguy nan đã xảy ra thì việc 

cứu giúp đó là có giới hạn, mà cứu người từ lúc sự nguy nan 

chưa xảy ra thì sự cứu giúp đó mới là vô cùng tận. 

Cứu người khi đã gặp nạn, đó là việc thiện của người 

bình thường; cứu người bằng cách khuyên dạy khiến cho 

100

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

không bao giờ phải gặp nạn khổ, đó là phẩm hạnh của hàng 

Bồ Tát. Cả hai việc ấy đều có thể cùng lúc thực hiện, không 

hề trái nghịch nhau. 

 Trưng dẫn sự tích

LÀM RÕ ÁN OAN KỲ LẠ

Đế Quân kể rằng: Có người tên Hà Chí Thanh sống dưới 

chân núi Quy Sơn, sinh được hai con trai, đặt tên con trưởng 

là Hà Vô Phương, con thứ là Hà Lương Năng. 

Con trưởng lớn lên lấy vợ là con gái Hầu Phủ. Qua một 

năm, Hầu Phủ có bệnh, người con gái ấy xin được về thăm, 

lúc về cùng đi với chồng. Trong lòng bối rối nên khi đi để 

quên cái vòng ngọc hồi môn. Lúc sực nhớ ra, còn đang phân 

vân chưa biết làm sao thì Hà Lương Năng đã mang vòng 

ngọc đuổi theo trao cho, lại nói: “Mẹ cũng đang có bệnh, 

mong anh sớm trở về.” Hà Vô Phương nghe vậy thì dặn dò 

em mình hãy bảo vệ chị dâu trên đường về thăm nhà, còn tự 

mình gấp rút quay lại thăm bệnh mẹ. 

Đi được một đoạn, chị dâu ái ngại nên bảo em chồng 

rằng: “Nhà chị cũng chẳng bao xa, không dám phiền chú 

nhọc sức đi theo.” Vì thế, Lương Năng liền quay về nhà. 

Đêm đó, nhà họ Hầu chờ mãi không thấy con gái về. 

Sáng ra theo đường mà tìm, thấy một thi thể con gái nằm 

chết, bị chặt mất đầu. Hầu Phủ đau lòng quá mà qua đời. 

Nhà họ Hầu nghi ngờ rằng Lương Năng giữa đường muốn 

101

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cưỡng bức chị dâu, do nàng không thuận theo nên giết đi, 

liền đưa đơn kiện lên quan phủ. Lương Năng bị tra tấn bức 

cung không chịu đựng nổi, cuối cùng đành phải nhận tội 

oan, chịu xử tội chết. 

Bấy giờ, thần núi Quy Sơn là Ngải Mẫn mang nổi oan đó 

báo lên, ta liền xem xét sự việc. Hóa ra trong đêm ấy có tên 

cướp hung bạo là Ngưu Tư, cùng vợ là Mao thị có chuyện cãi 

vã, trong lúc nóng giận lỡ tay giết chết vợ. Khi ấy, tình cờ lại 

gặp con gái nhà họ Hầu đang đi một mình trên đường, liền bắt 

về cưỡng bức, lại lấy quần áo của nàng tráo đổi với xác chết của 

Mao thị. Mao thị với Hầu thị tuổi tác cũng suýt soát gần nhau 

nên thân hình giống nhau. Ngưu Tư liền chặt đầu Mao thị giấu 

đi, mang xác vứt ra bên đường, rồi bắt Hầu thị mang về nhà 

mình, chẳng ai nhận biết được chuyện ấy cả. 

Ta liền truy tìm hồn phách của Mao thị, khiến cho tạm 

nhập vào thân xác của Ngưu Tư, lại mượn chính miệng của 

Ngưu Tư để nói ra những chuyện đã xảy đến cho nàng. 

Quan phủ nghe qua thấu rõ sự thật, truyền mang Ngưu Tư 

ra chém tại chợ. Con gái họ Hầu được trả về nhà, mối oan 

của Hà Lương Năng được sáng tỏ. 

 Lời bàn

Người phàm mắt thịt chỉ có thể nhìn thấy hình dạng 

bên ngoài của con người, nhưng quỷ thần có thể nhìn thấu 

cả tâm can. Vì thế nên pháp luật của dương gian có thể oan 

sai, còn sự khiển trách trong chỗ vô hình thì không thể nào 

chạy thoát. 

102

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

TRỪ BẠO LOẠN, CỨU NGƯỜI HIỀN

Đế Quân kể rằng: Ở làng Bắc Quách có một phú ông tên 

Trí Toàn Lễ. Nhân tiết Trọng Xuân làm lễ tế tự, sau đó thì 

cả nhà lớn nhỏ đều uống đến say mềm. Có tên cướp hung 

bạo là Vương Tài dẫn theo đồng đảng đến cướp nhà họ Trí, 

trói chặt cả thảy nam nữ là 9 người, lại thêm tỳ thiếp 7 người 

nữa. Chỉ có người vợ Toàn Lễ với 2 cô con gái là Thuấn Anh, 

Thuấn Hoa còn chưa bị trói. Hai cô gái ôm mẹ mà khóc. 

Vương Tài muốn hãm hiếp, cô em liền lớn tiếng mắng rằng: 

“Bọn giặc đói chúng mày dám cướp nhà tao, thần minh họ 

Trương đã biết rõ tội bọn bay rồi.” 

Nói vừa dứt lời thì vị thần tư mệnh trong nhà cùng với 

tổ tiên dòng họ Trí đã cùng nhau đến cấp báo lên ta. Ta lập 

tức phái công tào dẫn trăm âm binh đi giải cứu. Ngay khi 

đó, Toàn Lễ với tất cả mọi người trong nhà đều bỗng dưng 

thấy dây trói tự mở, liền cùng nhau xông ra bắt hết bọn 

cướp trói lại. Quan phủ nghe chuyện mang quân đến, liền 

bắt toàn bộ bọn chúng về trị tội. 

 Lời bàn

Vương Tài sở dĩ dám đến cướp là vì nhân lúc tất cả người 

nhà đều say khướt, không sức chống cự. Mà cả nhà Toàn Lễ 

đều say khướt, là do trước đó ham vui uống quá chén. Ví 

như chủ nhà biết giữ sự tỉnh táo không rối loạn, ắt kẻ lớn 

người nhỏ trong nhà cũng đều duy trì được sự cảnh giác, 

đâu để phải chuốc lấy tai họa từ bên ngoài? 

Đáng sợ lắm thay! Người làm chủ trong gia đình không 

thể không luôn giữ sự tỉnh giác! Nếu người không có trí tuệ 

103

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chân chánh, hiểu biết đúng đắn, ắt sẽ bị sáu tên giặc chuyên 

cướp công đức là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý dẫn theo bọn 

đồng đảng là hình sắc, âm thanh, mùi hương, vị nếm, sự xúc 

chạm và các ý tưởng, tự cướp lấy hết những của báu trong 

nhà mình, nào phải chỉ riêng Toàn Lễ bị cướp mà thôi đâu! 

GIÚP NGƯỜI KHI KHẨN THIẾT

Giảng rộng

Những trường hợp gọi là khẩn thiết không giống với 

những trường hợp gọi là nguy nan. Ta thường nói nguy nan 

để chỉ những chuyện không may bất ngờ gặp phải, nhưng 

sự khẩn thiết thông thường là chỉ chung cho những trường 

hợp thiếu thốn quá nhiều về vật chất. 

Người đời thường xem tiền bạc như sinh mệnh, ấy là 

muốn giữ cho trong đời sống không bị thiếu ăn thiếu mặc, 

khi bệnh tật ốm đau không thiếu thuốc thang, đều là những 

chuyện khẩn thiết. Nhà có con trai, con gái đến tuổi trưởng 

thành, thì chuyện lo liệu hôn nhân cưới gả là khẩn thiết. 

Nhà có người chết thì chuyện tang ma quan quách là khẩn 

thiết. Tùy theo khả năng, sức lực của mình mà trong những 

trường hợp khẩn thiết đó có thể hỗ trợ, phụ lực cho người 

vượt qua, đó gọi là giúp người. 

Khổng tử nói: “Thực hành theo đạo lớn thì là người 

của cả thiên hạ. Cho nên, không chỉ yêu lấy người thân của 

riêng mình, không chỉ hiếu kính riêng với cha mẹ mình.” 

104

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Lại cũng nói rằng: “Đối với tài vật, ghét sự phung phí 

vứt bỏ, cũng không nhất thiết phải giữ làm của riêng. Có sức 

lực, ghét sự lười nhác không ra sức, cũng không nhất thiết 

chỉ làm việc cho riêng mình.” 1

Chân thành nhận hiểu thấu đáo những lời trên, thì chuyện 

thiếu thốn khẩn thiết tuy ở người khác nhưng cũng không nỡ 

xem đó là việc của người, mà sẽ nhận như là của chính mình. 

Nếu như có thể xem sự thiếu thốn khẩn thiết của người như 

của chính mình, ắt đời đời kiếp kiếp về sau, tự thân mình sẽ 

chẳng bao giờ rơi vào hoàn cảnh thiếu thốn nữa. 

Tiên sinh Trần Kỷ Đằng có nói: “Người đời gọi kẻ giàu có 

là tài chủ, ý muốn nói rằng người ấy có thể làm chủ, biết sử 

dụng hợp đạo lý tài sản của mình.” Sự nghiệp gia đình tuy 

vẫn phải phát triển, nhưng cũng nên biết tùy sức mình mà 

giúp đỡ, chu cấp cho người khác. Ngày nay, những người có 

nhiều tài sản thường trở thành nô dịch cho tài sản ấy. Có thể 

tích lũy tài sản, cũng có thể tùy ý sử dụng tài sản, như vậy 

mới đáng gọi là tài chủ. Nếu chỉ biết tích lũy cho nhiều tài 

sản mà không thể tùy ý sử dụng, thì bất quá chỉ nên gọi là 

tài nô, tức kẻ nô dịch của tài sản mà thôi. 

Kinh Ưu-bà-tắc giới dạy rằng: “Nếu bố thí y phục cho 

người, ngày sau sẽ được hình sắc đẹp đẽ diễm tuyệt; nếu bố 

thí thức ăn cho người, ngày sau sẽ được sức mạnh vô cùng; 

nếu giúp người phương tiện soi sáng, tự thân mình sẽ được 

mắt sáng trong sạch nhiệm mầu; nếu giúp người phương 

tiện đi lại, tự thân mình sẽ được an vui; nếu giúp người có 

1 Những lời này của Khổng tử được trích từ thiên Lễ vận trong Kinh Lễ. 

105

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chỗ ở an ổn, tự thân mình sẽ luôn được đầy đủ không đói 

thiếu.” 1

Lại cũng dạy rằng: “Nếu giúp đỡ người khác các nhu 

cầu như cơm ăn, áo mặc, nhà ở... với tấm lòng thương yêu, 

hoan hỷ, sẽ được phước đức nhiều không thể đo lường.” 2

 Trưng dẫn sự tích

NGHÈO GIÀU CHỈ TRONG THOÁNG CHỐC

Đế Quân kể rằng: Khi Thục Đế vừa lên ngôi, năm ấy 

mùa màng mất sạch, đói kém nặng nề lan tràn khắp nơi, 

riêng ở quận Ba Tây lại càng hết sức nghiêm trọng. Có 

người phú nông là La Mật, tích chứa được hơn năm ngàn 

hộc thóc, 3 đóng cửa kho giữ chặt không chịu bán ra. Lại có 

người đầy lòng hiệp nghĩa là Hứa Dung, dốc hết tài tản ra 

cứu giúp người nghèo. Đến lúc không còn khả năng tiếp tục 

giúp nữa, suốt đêm ông lại thắp hương khẩn cầu trời cao 

cứu giúp. Vị thần trong huyện là Lai Hòa Tôn mang việc ấy 

trình báo lên ta. 

Ta tấu trình lên Ngọc Đế, có thánh chỉ ban xuống thu 

lấy số thóc trong nhà La Mật phân bổ ra để cứu dân nghèo. 

Ta liền ra lệnh cho thần gió thổi tung nhà La Mật, khiến 

1 Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 5, trang 1059, tờ a, quyển 5 của kinh Ưu-bà-

tắc giới (優婆塞戒經). Tổng cộng kinh này có 7 quyển, được xếp vào Đại Chánh 

tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 24, kinh số 1488, do ngài Đàm Vô Sấm dịch vào 

đời Bắc Lương. 

2 Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 19, trang 1059, tờ a trong kinh vừa dẫn trên. 

3 Hộc: đơn vị đo lường thời cổ, bằng 10 đấu, mỗi đấu tương đương khoảng 5 lít. 

106

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cho tất cả những bao chứa thóc bên trong đều bị gió cuốn 

bay đi, rồi từ trên không trung mà rơi xuống khắp nơi, tự 

gom thành từng đống. Người trong huyện đều được một 

phen no đủ. Riêng nhà họ La, tài sản tích chứa chỉ trong 

một ngày bị mất sạch. Người trong huyện nhớ ơn Hứa 

Dung trước đây cứu giúp, nên có nhiều người mang thóc 

đến hoàn trả cho ông. 

Đó cũng là do họ La thấy người gặp tai họa mà khoanh 

tay đứng nhìn hả hê, không ra sức giúp đỡ. Khi ấy, Thục Đế 

phong Hứa Dung làm Huyện tá. 1 La Mật nghe chuyện ấy, tự 

thấy hổ thẹn quá mức, liền tự treo cổ mà chết. 

 Lời bàn

Như thế gọi là thần thông du hí. Chuyện làm mưa thóc 

từ trời xuống, tuy là nhân sự tấu trình của Đế Quân, nhưng 

cái cách bỡn cợt đùa vui với người đời như thế, thật ra thì 

trời cao vẫn thường làm. Xin ghi lại đây chuyện ông trưởng 

giả Lô Chí ngày trước để người đọc tiện tham khảo. 

Ở Ấn Độ xưa có trưởng giả Lô Chí, hết sức giàu có 

nhưng lại vô cùng keo kiệt, bủn xỉn. Vợ con, tôi tớ trong 

nhà đều khổ sở vì sự keo kiệt của ông. Một hôm trời đẹp, 

Lô Chí liền lẻn mang bốn đồng tiền đi mua rượu thịt, 

mang ra chỗ một bãi tha ma hoang vu vắng vẻ, một mình 

ăn uống. Nhưng Lô Chí vốn không quen uống rượu, nên 

vừa uống đã say. Trong lúc say rượu cao hứng, liền cất lên 

một bài ca rằng:

1 Huyện tá: chức quan phụ giúp, trợ lý cho huyện lệnh. 

107

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Nay ta gặp đủ điều may mắn, 

 Nhấm rượu ngon khoái lạc cực kỳ. 

 Thật hơn xa vua Tỳ-sa-môn, 1

 Vượt trội cả vua trời Đế Thích. 2

Khi ấy, Đế Thích nghe qua lời hát, bật cười nói rằng: 

“Thức ăn của người này bất quá chỉ đáng giá bốn đồng tiền, 

thế mà dám nói là khoái lạc hơn ta. Ta phải tìm cách quấy 

phá hắn mới được.” 

Nghĩ thế, liền hóa hình giống như Lô Chí, hiện đến nhà 

ông ta rồi gọi tất cả người trong nhà đến nói rằng: “Ta từ trước 

đến nay đối xử tệ bạc với các người, vốn là do bị một con quỷ 

keo kiệt bám theo trong người mà khiến ra như vậy. Hôm nay 

ta may mắn trong lúc đi chơi bên ngoài đã thoát được nó rồi. 

Nay tất cả các người nếu cần gì trong nhà này xin cứ tùy ý lấy 

sử dụng.” Nói rồi liền mở cửa kho, phân phát tất cả cho mọi 

người, lại nói rằng: “Con quỷ keo kiệt ấy hình dạng giống hệt 

như ta, trong chốc lát nữa thế nào nó cũng đến. Các người phải 

đánh đuổi nó đi, nếu để nó vào nhà, ắt sẽ nhập vào khiến ta trở 

lại keo kiệt, bủn xỉn như xưa.” 

Người trong nhà đều vâng dạ nghe theo. Bỗng nhiên 

thấy Lô Chí tỉnh rượu quay về, người giữ cửa liền đuổi đi, 

không cho vào. Lô Chí lớn tiếng gọi vợ con. Hóa ra cả vợ con 

ông cũng cầm gậy gộc xông ra đánh đuổi ông đi. Lô Chí hết 

sức kinh hoảng, liền đến chỗ mấy người bạn thân than khóc 

1 Tỳ-sa-môn Thiên vương, là vị Thiên vương ở cõi này, cung điện đặt tại khoảng lưng chừng núi Tu-di. 

2 Vua trời Đế Thích (Thiên Đế Thích), là vị Thiên vương ở cung trời Đao-lợi. 

108

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

kể lại. Những người bạn ấy liền cùng nhau đưa ông về nhà. 

Vợ con Lô Chí nhìn thấy lại nói: “Không phải đâu, nó chính 

là con quỷ keo kiệt, sao các ông lại tin lời nó.” 

Mấy người bạn nhìn vào trong nhà thấy Đế Thích giả 

hình Lô Chí, cho rằng Lô Chí quả thật vẫn đang ở trong nhà, 

liền quay sang quát mắng Lô Chí: “Mày là con quỷ keo kiệt, 

sao dám gạt bọn ta.” 

Lô Chí khi ấy có miệng không nói thành lời, khó lòng 

biện bạch, liền xoay xở mượn của người quen được một 

khúc vải lụa, định dâng lên vua để kể lể oan tình. 1 Người 

giữ cửa không nhận, không cho vào, Lô Chí bèn la lớn: “Tôi 

muốn dâng tài sản, tôi muốn dâng tài sản.” Vua nghe thấy, 

truyền cho ông vào. 

Lô Chí vào trước điện, vừa muốn dâng khúc vải lụa lên để 

kêu oan, bỗng nhiên hai nách khép chặt giữ khúc vải lụa lại, dù 

gắng hết sức lực vẫn không dang tay ra được. Khi ấy, Đế Thích 

lại biến hóa khúc vải lụa thành một bó cỏ. Lô Chí thấy vậy hết 

sức xấu hổ. Vua liền cười lớn mà nói: “Thôi thôi, ông không cần 

dâng vải lụa, có gì oan ức cứ nói nhanh ra đi.” 

Lô Chí rơi nước mắt, khóc lóc kể hết sự tình. Vua nghe 

qua rồi, truyền cho đòi cả hai ông Lô Chí cùng với vợ con 

đều đến trước điện. Vua nhìn thấy cả hai người, từ giọng nói 

cho đến hình dạng đều y hệt như nhau, liền ra lệnh cởi áo để 

trần cánh tay ra mà so sánh nốt ruồi để nhận dạng, nhưng 

1 Theo quy định trong thời ấy, người dân muốn khiếu kiện, kêu oan, trước tiên đều phải dâng lên một khúc vải lụa để sung vào công quỹ. 

109

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

vẫn thấy giống hệt nhau, không thể phân biệt được. Vua 

liền lệnh đưa hai người đến hai nơi riêng biệt, yêu cầu mỗi 

người tự tay viết ra những điều ẩn khuất, bí mật nhất trong 

đời mình. Kết quả chẳng những nội dung đều tương đồng 

như nhau, mà cả nét chữ cũng không khác biệt. 

Khi ấy, đức vua than rằng: “Ta người phàm mắt thịt, 

trong chuyện này dễ bị mê hoặc, không phân biệt được. Nay 

ta nên đến thưa hỏi đức Thích-ca Như Lai.” 

Nói rồi lên xe cùng đi với hai ông Lô Chí đến tinh xá Kỳ 

Viên. Đức Phật nhìn thấy liền hướng đến chỗ Lô Chí giả mà 

gọi một tiếng, Đế Thích lập tức hiện nguyên hình vua trời. 

Vua nhìn thấy Đế Thích, lập tức quỳ xuống bái lạy, rồi quay 

sang bảo Lô Chí hãy quay về nhà. Lô Chí nói: “Nay tôi quay 

về nhà thì tài sản đã mất sạch hết rồi.” 

Đế Thích nói: “Ông làm việc bố thí, tài sản trong kho 

chẳng xê xích gì.” 

Lô Chí nổi giận, nói: “Tôi chỉ tin lời Phật, không tin lời 

Đế Thích.” 

Đức Phật bảo: “Ông hãy quay về nhà, lời Đế Thích nói 

đó không sai.” 

Lô Chí quay về nhà, quả nhiên thấy tài sản trong kho 

vẫn còn y nguyên không mất mát gì. Từ đó dần dần đổi 

tính, thường làm việc bố thí giúp người, không còn keo kiệt 

bủn xỉn như trước nữa. 1 

1 Sự trừng phạt của Ngọc Đế khiến cho La Mật mất sạch tài sản, bị dồn vào 

đường cùng đến phải xấu hổ mà tự vẫn. Sự đùa cợt của Đế Thích tuy có làm 

110

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

THƯƠNG XÓT NGƯỜI CÔ ĐỘC

 Giảng rộng

Đáng thương thay! Thiên hạ có biết bao nhiêu người cô độc, 

những trẻ em mồ côi, yếu đuối không nơi nương tựa. Xưa cha 

mẹ còn sống, cũng từng được thương yêu chiều chuộng, chăm 

sóc đủ điều, thương quý như ngọc ngà; cũng từng được bồng 

ẵm nâng niu, ôm ấp bảo bọc, chỉ lo con nóng lạnh bất thường. 

Nào ngờ cha mẹ nửa đường vắn số, sớm nẻo quy tiên, khiến 

cho cốt nhục chia lìa, chắc hẳn nơi chín suối cha mẹ không khỏi 

phải ôm lòng đau đớn khôn nguôi. 

Than ôi, làm người quan trọng nhất là phải có tấm lòng 

suy mình thương người, mới đáng gọi là nhân từ khoan 

thứ. Thử tưởng tượng nếu như con cái mình phải lênh đênh 

phiêu dạt, cô độc khổ sở, bỗng có người nhân từ độ lượng 

giúp đỡ bảo bọc cho, mình sẽ cảm niệm ân đức ấy nói sao 

cho xiết! Cho nên nói rằng, người ta ai cũng sẵn có tấm lòng 

bất nhẫn, nhìn thấy kẻ khác khổ sở đớn đau thì không thể 

khoanh tay vô sự đứng nhìn. Thường nuôi dưỡng được tâm 

niệm như thế, đó gọi là người có lòng nhân. 

Còn ít tuổi mà cha mẹ mất sớm, tất nhiên phải trở thành côi 

cút, cô độc. Nhưng theo đó mà suy rộng ra, thì những kẻ mà 

trong họ hàng không có chú bác, trong gia đình hiếm hoi anh 

cho Lô Chí khổ sở vì tưởng rằng tài sản đã mất hết, nhưng kết cục lại hoàn trả 

như cũ cho ông ta, khiến La Mật phải tự tâm có sự cải hối, chuyển đổi thành 

người tốt. Thế mới biết pháp Phật nhiệm mầu thay! 

111

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chị em, cũng đều có thể gọi là cô độc. Những gia đình suy vi ít 

phước, tuổi già mà con cái còn nhỏ dại, cũng gọi là cô độc. Lại 

như những người vì việc quan trường bận rộn, hoặc bon chen 

chốn doanh thương, phải trôi dạt tha hương không người thân 

thích, đó cũng gọi là cô độc. Thậm chí như những người đạo 

hạnh cao khiết nhưng bị người khác vu khống làm nhục, người 

đức cao vọng trọng nhưng bị người khác báng bổ, khiến cho 

mọi người xa lánh, cũng gọi là cô độc. 

Những trường hợp gọi là cô độc như thế rất nhiều, sự 

khởi tâm thương xót giúp đỡ cũng có nhiều phương thức 

đa dạng. Dưới đây đưa ra một bài của Đế Quân, có thể giúp 

nhận hiểu và phân biệt rõ hơn. 

 Trưng dẫn sự tích

AN ỦI LÒNG BẠN NƠI CHÍN SUỐI

Đế Quân kể rằng: Quan Sư Thị là Vi Trọng Tương, bạn 

đồng sự cùng ta trong triều, biết nhau đã lâu. Sau khi ông 

chết, không có con trai, chỉ để lại năm đứa con gái côi cút 

không nơi nương tựa. Ta lo lắng trọn vẹn việc hôn nhân cho 

ba đứa đã lớn, còn lại hai đứa nhỏ gửi gắm ở nhà quan Tư 

Gián là Cao Chi Lượng, sau đón về làm vợ hai con ta là 

Minh và Mậu Dung. 

 Lời bàn

Con trai mồ côi được người nuôi dưỡng cũng thường gặp, 

nhưng con gái côi cút được người lo lắng chu toàn là rất ít có. 

Nhà họ Vi thật may mắn có được người bạn tốt. 

112

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Về hai người con của Đế Quân là Minh và Mậu Dung, 

sau vào đời Tây Tấn lại tái sinh làm con Tạ Đông Sơn. Sang 

đời Đường có Thừa tướng Trương Cửu Linh, đời Tống có 

Thừa tướng Trương Tề Hiền, lại như Tư Mã Quang, đều là 

những hậu thân của hai người. 

KHOAN THỨ KẺ LỖI LẦM

 Giảng rộng

Khổng tử nói rằng: “Khắc phục chỗ xấu của chính mình, 

không công kích chỉ trích chỗ xấu của người khác.” Lại nói 

rằng: “Nghiêm khắc với chính mình mà giảm bớt sự chê 

trách người khác.” 

Các bậc hiền thánh xưa nay có muôn câu ngàn lời răn 

nhắc, thảy đều khuyên ta phải tự xét lỗi mình. Biết tự xét lỗi, 

ắt lúc nào cũng luôn tự lo việc sửa mình, chẳng còn thời gian 

đâu mà chê trách lỗi người khác. 

Lỗi lầm của người ta có khi là cố ý, cũng có lúc chỉ là vô 

tình. Những lỗi vô tình rất dễ tha thứ, những lỗi cố ý thật 

khó dung tha. Nhưng người học đạo quyết chí nuôi dưỡng 

lòng khoan thứ lại nên chú ý đến việc dung thứ cho những 

lỗi cố ý của người khác. Nếu người phạm lỗi cố ý còn có thể 

tha thứ được, huống chi là kẻ phạm lỗi vô tình? 

Khi sự việc nghiêm trọng đến mức không thể dung thứ 

mà ta muốn dung thứ thì quả nhiên sẽ rất khó khăn, nhưng 

113

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cũng không thể không cố gắng hết sức. Vậy có thể dùng 

cách nào để khởi tâm tha thứ trong những trường hợp này? 

Một là hãy nghĩ đến việc người phạm lỗi kia chỉ vì không 

đủ trí tuệ. Thiên hạ đa phần đều là những người tầm thường 

dung tục, sao ta lại muốn đem những chuẩn mực của bậc 

hiền thánh mà trách cứ người khác? Nếu không tha thứ được 

cho người kém hiểu biết, thì hóa ra chính ta mới là người 

thiếu trí tuệ. 

Hai là nghĩ đến việc mạng người ngắn ngủi. Người sống 

trong đời này, ngày qua tháng lại khác nào như bóng câu 

qua song cửa, một ngày trôi qua là tuổi thọ đã ít đi một 

ngày; khác nào tử tù đang trên đường ra pháp trường, mỗi 

bước đi là một bước đến gần cái chết. Đối với mạng người 

ngắn ngủi như thế, sao có thể không khởi lòng thương xót? 

Ba là nghĩ đến sự sai lầm của người khác chính là 

phương thuốc giúp ta sửa lỗi của chính mình. Từ trước ta 

dù có lỗi cũng thường không tự biết được, nay nhìn thấy 

lỗi của người, nhờ đó có thể tự soi xét phản tỉnh trong lòng. 

Cho nên, người ấy có thể xem như thầy ta, sao dám đem 

lòng xét nét trách cứ? 

Nếu khởi tâm suy xét như trên, ắt sẽ có thể tha thứ cho 

cả những điều rất khó tha thứ. Cho nên, khi chưa thể khởi 

tâm tha thứ thì tâm tánh thường nóng nảy, bực dọc; sau khi 

đã tha thứ được cho người thì tự nhiên trong lòng được an 

ổn, bình thản. Tâm tánh nóng nảy thì trước mắt tự thấy đầy 

dẫy chông gai, dù con sâu con kiến cũng đủ làm chướng 

ngại trên đường. Tâm an ổn thì rào chắn không tự dựng lên, 

114

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

tự nhiên rộng mở tâm hồn, dù kẻ xung khắc với ta cũng có 

thể cùng chung đường tiến tới. 

Hơn nữa, nếu không thể dung thứ cho người có lỗi, ắt phải 

cùng người ấy tranh biện hơn thua, khiến cho động lòng tự 

ái, phải tìm mọi cách để biện bạch, vì thế nên muốn người ấy 

không mắc lỗi nữa nhưng thực tế họ càng phạm lỗi nhiều hơn. 

Ngược lại, nếu có thể tha thứ lỗi của người, ắt sẽ khiến người ấy 

tự thấy xấu hổ, dù ta không cầu cho người ấy không mắc lỗi, 

nhưng người ấy cũng tự nhiên ít phạm lỗi hơn. 

Cho nên nói rằng, nhìn thấy lỗi của người khác là cửa 

ngõ của mọi điều xấu ác, mà nhìn thấy được lỗi của mình 

chính là cửa ngõ của mọi điều thiện. 1

 Trưng dẫn sự tích 

TIẾN CỬ KẺ THÙ 

Đế Quân kể rằng: “Cha ta chết, 2 vốn là do lời gièm pha vu 

khống của Nam Phong Thành, trong triều đình ai ai cũng biết 

rõ việc ấy. Mối thù hận trọn kiếp đó ta vẫn còn chưa quên. Sau 

khi Nam Phong Thành chết, con trai ông là Nam Ôn Thúc lại 

là người tài năng đức độ. Quan Sư Thị họ Vi thường nói với 

ta: “Con trai của Nam Phong Thành ham học không chán, 

1 Kinh Đại Bát Niết-bàn dạy rằng: “Thường tỉnh kỷ quá, bất tụng bỉ đoản.” (Thường tự xét lỗi mình, không nói chỗ khiếm khuyết của người khác. ) Xem ra ý nghĩa 

rất tương đồng. 

2 Đây nhắc lại việc Trương Vô Kỵ bị Chu Lệ Vương lưu đày chết tại đất Phiên Dung. (Chú giải của soạn giả)

115

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nói ra lời nào cũng đều hợp với đạo lý, phép tắc, thật hiếm có 

trong số con em quý tộc hiện nay.” 

Ý trời thật khó biết, ai ngờ Nam Phong Thành lại có 

được người con như thế. Lúc bấy giờ, tuy ta đang có mối thù 

không đội trời chung với nhà họ Nam, nhưng nghe đến sự 

đức độ hiền lương của Ôn Thúc thì vẫn thường mến mộ, yêu 

thích. Khi ta thăng chức làm quan Đại phu, chức quan Bảo 

thị còn chưa có người thay, ta liền tiến cử Ôn Thúc. Sau quả 

nhiên Ôn Thúc đảm nhận chức quan ấy vô cùng xuất sắc. 

 Lời bàn

Vua Nghiêu giết ông Cổn vì tội trị thủy không thành công, 

nhưng con trai ông là Vũ vẫn giúp vua Nghiêu kế tục công việc 

trị thủy và thực hiện thành công. Quản Thúc và Sái Thúc là anh 

em với Chu Công, đều bị lệnh vua giết, 1 nhưng Chu Công vẫn 

là người phụ chính giúp Chu Thành Vương. Đế Quân không vì 

thù cha mà khiến cho đất nước mất đi bậc hiền tài, khiến người 

đức hạnh phải bị che lấp không được dùng đến, có thể nói là đã 

rất khéo léo vận dụng đúng chữ hiếu. 

Khi tôi đọc sách Lễ ký thấy có câu rằng: “Kẻ thù giết cha 

không thể đội trời chung.” Sau lại đọc Kinh điển đạo Phật, 

thấy có câu rằng: “Hết thảy oán thù đều không thể báo hết.” 

Hai thuyết như thế có vẻ như hoàn toàn trái ngược, nhưng 

mỗi thuyết đều có chỗ hợp lý. 

1 Trong nguyên bản chép là ”管、蔡為戮” (Quản, Sái vi lục), nghĩa là cả Quản 

Thúc và Sái Thúc đều bị tội chết. Nhưng theo một số sử liệu khác thì khi Chu 

Công mang quân chinh đông, chỉ giết Quản Thúc Tiên, còn Sái Thúc Độ thì lưu 

đày. Sái Thúc Độ còn có người con là Cơ Hồ, là người hiền đức, sau được Chu 

Công cho nối nghiệp làm vua đất Sái. 

116

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Nhà Nho chỉ căn cứ vào đời sống hiện tại này, nên có thù 

cha mà không báo tức là đã quên ơn dưỡng dục. Vì thế cho 

rằng việc nuôi dưỡng cái tâm “không đội trời chung” ấy là 

hiếu thảo. 

Đức Phật hiểu thấu nhân quả trong ba đời, quá khứ, 

hiện tại và vị lai, thấy được rằng những chúng sinh từng 

làm cha mẹ của ta trong quá khứ thật không thể tính đếm 

hết, lại những kẻ có thù với cha mẹ ta cũng là vô số. Như 

vậy, chính trong số những chúng sinh từng là cha mẹ của ta, 

lại cũng chính là những cừu địch của nhau, nhiều đến vô số. 

Số nhiều như vậy, nếu mỗi mỗi đều không đội trời chung, 

làm sao có thể báo thù rửa hận đối với tất cả? 

Huống chi chỉ xét trong đời này, thêm một mối cừu thù 

là cha mẹ phải thêm một sự đối nghịch oán hận, cho nên vì 

muốn dứt nhân duyên đối nghịch oán hận cho cha mẹ mà 

nhẫn nhục không báo thù, xem đó mới là hiếu thảo. 

Xét như khi Vũ Vương đánh vua Trụ, Thái Công1 vác 

kích theo ra trận, Bá Di cản trước đầu ngựa quyết can ngăn, 2 

như vậy chẳng phải hai người ấy trái nghịch nhau như nước 

với lửa đó sao? Nhưng Mạnh tử khi nhắc đến chuyện này 

lại nói: “Hai ông già ấy, đều là những ông già đáng tôn kính 

nhất trong thiên hạ.” Lại cũng chưa từng dám phê phán hai 

1 Thái Công, hay Thái Công Vọng, hay Khương Thái Công, tức là Khương Tử Nha, người cầm quân giúp Vũ Vương đánh Trụ. 

2 Bá Di là hiền sĩ thời đó. Ông nguyên là con vua nước Cô Trúc, chư hầu của nhà Thương, tức là bề tôi vua Trụ. Ông được em là Thúc Tề nhường cho ngôi vua 

nhưng không nhận vì không muốn làm trái ý cha, liền bỏ nước Cô Trúc mà đi, 

sau đến với Văn Vương. Khi Văn Vương cất quân đánh Trụ, ông cản đầu ngựa, 

hết lời can ngăn vì cho như vậy là bất trung. 

117

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

người ấy ai tốt, ai xấu. Đối với hết thảy những chỗ khác biệt 

hay giống nhau giữa Nho gia với Phật giáo, đều nên quán 

xét theo lẽ ấy. Được như vậy thì càng đọc nhiều kinh Phật, 

lại càng tinh tường lý lẽ của nhà Nho. Đế Quân khuyên 

người thực hành rộng khắp theo Tam giáo chính là vì thế. 

RỘNG LÀM NHỮNG VIỆC 

 PHÚC THIỆN, 

TÍCH ÂM ĐỨC, THẤU TẬN 

 LÒNG TRỜI

 Giảng rộng

Trong văn trước, từ chỗ  “chưa từng bạo ngược với dân”  

đến đây là 5 câu, đều nói những việc mà Đế Quân đã làm, 

tích tụ âm đức, nhưng thật ra không thể nào kể hết được, 

nên dùng hai chữ  “rộng làm”  là để nói khái quát hết thảy. 

Nguyên bản dùng chữ  “âm chất”  (陰騭), nguyên có 

xuất xứ từ thiên Hồng Phạm (洪范) trong sách Thượng 

Thư (尚書). Căn cứ theo chú thích của Sái Trầm (蔡沈) đời 

Tống thì đó là những việc đã  “mặc định”  (默定), nghĩa là 

trong chỗ u mặc âm thầm, con người không thấy không 

biết, nhưng đã có sự âm thầm định đoạt quyết định sự 

việc phải như thế. Tuy nhiên, hiểu theo nghĩa ấy thì không 

118

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thích hợp với câu văn ở đây, mà nên hiểu theo nghĩa là 

 “âm đức” (阴德) mới đúng. 1

Nguyên bản dùng chữ  “thương khung”  (蒼穹), nghĩa là 

 “cao xanh” , để chỉ trời cao. Chữ  “thương”  (蒼) nói về màu 

sắc, chữ  “khung”  (穹) nói về sự cao rộng. Nếu nói theo màu 

sắc, như cung điện mà chư thiên ở, thì hợp với chữ  “thương” , 

vì trong kinh nói là có màu lấp lánh như ngọc lưu ly xanh. 

Nếu nói theo hình thể đo lường cao rộng, thì hợp với chữ 

 “khung” , vì như tầng trời Đao-lợi quả thật cách mặt đất 

chúng ta đến 84.000 do-tuần. 

 Trưng dẫn sự tích 

LÀM VỊ QUAN TỐT Ở THANH HÀ

Đế Quân kể rằng: Ta từ sau khi lìa bỏ đường ác, 2 sinh 

ra tại nước Triệu làm con trai Trương Vũ, được đặt tên là 

Trương Huân, sau trưởng thành làm huyện lệnh Thanh Hà. 

Ta từ lúc làm quan luôn giữ tâm sáng suốt, khoan hậu 

nhân từ, không nỡ xem thường kẻ dưới. Đối với thuộc cấp 

như bạn hữu, đối với dân chúng như người thân trong gia 

đình. Thuộc cấp có điều sai trái lầm lạc, ta giúp sửa đổi cho 

chính đáng; đối với người lười nhác giải đãi thì dùng lời 

khích lệ, khuyên bảo; đối với người thô lỗ cộc cằn thì nhẫn 

nại dạy dỗ, khiến cho cải hối; đối với kẻ quỷ quyệt xảo trá 

1 Chính theo ý này của tiên sinh An Sĩ mà khi Việt dịch chúng tôi cũng thường dịch theo nghĩa “âm đức”, rất hạn chế dùng lại chữ “âm chất” như nguyên bản. 

2 Ý nói từ sau khi Đế Quân được gặp Phật, nghe Pháp. 

119

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thì tra xét tường tận, làm rõ tất cả; đối với kẻ so đo hơn 

thiệt chuyện bổng lộc thì đem đạo nghĩa ra dạy dỗ; đối với 

kẻ tranh biện chê bai chuyện lễ nghĩa pháp chế thì đem lẽ 

tình cảm mà hiểu dụ; đối với kẻ giặc loạn trộm cướp, ta liền 

làm rõ mà bắt phải bồi hoàn tiền bạc đúng mực; đối với kẻ 

gây thương tổn cho người khác, ta bắt phải nhận lỗi và bồi 

thường thiệt hại; đối với kẻ lần đầu phạm lỗi có thể khoan 

dung, ta khuyên răn rồi tha thứ; đối với kẻ phạm tội không 

xuất phát từ bản tâm có thể dung thứ, ta cũng tha bổng; cạn 

hết lời lẽ, dốc hết sức lực mà dạy dỗ răn nhắc mọi người noi 

theo đạo lý, phép tắc. Nếu như xảy ra sơ xuất trong việc xử 

án kết tội, có người vì thế chê bai là dung túng kẻ xấu, ta đều 

chấp nhận lắng nghe. 

Ta giữ chức huyện lệnh trong 5 năm, mưa thuận gió hòa, 

dịch bệnh không phát sinh, dân chúng mỗi khi cúng tế trời 

đất đều xưng tán ngợi khen ta. 

 Lời bàn

Đời nhà Hán có nhiều vị quan tốt, nhưng liệu có ai được 

từ hòa, thương yêu chia sẻ nỗi khổ của dân, đau xót với nỗi 

đau của dân như Đế Quân chăng? Khảo cứu trong thư tịch 

ghi chép về quan lại, chỉ thấy có Trương Vũ là ông quan tà 

vạy hư hỏng, không thấy nói đến người con là Trương Huân 

làm quan đức độ, vậy thư tịch ghi chép liệu có nên tin tưởng 

hoàn toàn được chăng? 

120

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

ĐẠI TIÊN NÚI TUYẾT SƠN

Đế Quân kể rằng: Ta vào đời Chu U Vương, 1 do thẳng 

thắn can gián mà bị bắt tội chết, 2 hồn phách không có chỗ 

về, lẩn quất nơi cung điện than khóc trong 3 ngày. Vua nghe 

tiếng khóc cho là yêu quái, lệnh cho quan Đình thị cứ nghe 

theo tiếng kêu khóc mà bắn tên. Ta khi ấy mới bỏ nước của 

U Vương mà đi, một lòng hướng về phương tây. 

Ta đi qua Mân sơn, Nga Mi sơn, rồi rời xa đất Thục, bay 

vượt qua nhiều ngọn núi cao vút, xa trông về hướng tây 

thấy có một đỉnh núi, vừa cao vừa rộng ước đến hơn trăm 

dặm, tuyết phủ giá lạnh, thật không phải cảnh nơi trần thế. 3 

Sơn thần là Bạch Huy nói với ta: “Núi ấy tên là Tuyết Sơn. 

Xưa đức Đa Bảo Như Lai tu hành ở đó, qua 8 năm thì thành 

đạo, 4 sao ông không lưu lại nơi núi ấy?” 

1 Chu U Vương là vị vua cuối cùng của nhà Tây Chu, trị vì từ năm 781 trước Công nguyên đến năm 771 trước Công nguyên. U Vương bạo ngược vô đạo, mê đắm 

Bao Tự, phế bỏ thái tử và hoàng hậu, bị cha của hoàng hậu là Thân hầu khởi 

binh hợp với nước Tằng và quân Khuyển, Nhung kéo về đánh, phải bỏ chạy rồi 

bị giết ở Ly Sơn. Sau lập con trưởng của ông là thái tử Nghi Cửu lên kế vị, tức 

Chu Bình Vương, mở đầu nhà Đông Chu, vì thiên đô về phương đông. 

2 Khi ấy U Vương giận Đế Quân thẳng thắn can ngăn, bắt phải uống rượu độc mà chết. (Chú giải của soạn giả)

3 Núi này nằm về biên giới với Thiên Trúc (Ấn Độ), gần nước tên là Phạm-diễn-na. 

Pháp sư Huyền Trang từng đến nơi này. (Chú giải của soạn giả)

4 Đức Thích-ca Như Lai từng ở núi này tu hành khổ hạnh 6 năm. Nếu nói Đa Bảo Như Lai thì tức là vị Cổ Phật trước đây của Hiền kiếp này, sơn thần làm sao biết 

được? Hơn nữa, danh hiệu của chư Phật còn tùy theo mỗi nơi một khác, chẳng 

giống nhau. Trong kinh có nói rằng: “Một danh hiệu có vô số Phật, một vị Phật 

có vô số danh hiệu.” Do đó, chắc hẳn ở đây sơn thần nói Đa Bảo Như Lai là chỉ 

đến đức Thích-ca Như Lai. (Chú giải của soạn giả)

121

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Ta nghe theo lời sơn thần, ở lại núi ấy. Không lâu sau 

Ngọc Đế có chỉ ban xuống phong ta làm Tuyết Sơn Đại tiên. 

 Lời bàn

Đế Quân chấp chưởng việc khoa bảng của nhân gian, 

ngang hàng với chư tiên, đều nhờ những việc làm phúc thiện 

thật sự thấu tận lòng trời, chỉ riêng một việc này khác biệt. 

Những người được Ngọc Đế ban phong, đều phải nghe 

theo mệnh trời. Trời đã có thể ban cho vinh hiển, thì cũng có 

thể bắt phải bần tiện. Chỉ riêng bậc tu hành xuất thế, hoặc 

được vãng sinh về Tây phương Tịnh độ, hoặc tạm tái sinh 

nơi các cõi trời Tứ thiền thuộc Sắc giới, mới có thể tự do tự 

tại, không phải nghe theo mệnh lệnh từ Ngọc Đế. 

NẾU AI CÓ THỂ GIỮ TÂM HIỀN 

THIỆN NHƯ TA

 Giảng rộng

Trước phải hiểu rõ ý nghĩa của hai chữ “giữ tâm”, sau 

đó mới giảng đến ý nghĩa “có thể như ta”. Hơn nữa, trước 

hết cần hiểu được “tâm” là gì, sau đó mới xét lại ý nghĩa của 

việc “giữ tâm” với “không giữ tâm”. Cũng như dạy người 

giữ gìn vật báu thì trước hết phải chỉ rõ vật báu đó ở đâu. 

Sự phân biệt giữa “lòng người” với “tâm đạo”, từ xưa 

đến nay trong đạo Nho được các bậc hiền thánh truyền nối 

122

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cho nhau, xem đó là mạng mạch chân chính. Nhà Nho nói 

rằng: “Đạo là cội nguồn lớn lao phát xuất từ trời”, 1 nhưng 

bất quá đó cũng chỉ là một cách nói rất mơ hồ, trừu tượng, 

lại cũng không phải là tông chỉ của cái gọi là “đạo” theo 

như từ Khổng, Nhan2 truyền lại. Thế mà các nhà Nho lại có 

ý báng bổ đạo Phật, hoàn toàn vô cớ tự đưa ra thuyết “Phật 

gốc ở tâm, Nho gốc ở trời”, đâu biết rằng như vậy là đã tự 

hủy hoại đi chính cái “tâm học” rất uyên áo sâu sắc ban đầu 

của Nho giáo, tự nguyện mang bảo vật quý giá nhất của 

đạo Nho mà quy về cho đạo Phật, thật hết sức đáng tiếc. 

Lại có những kẻ hậu học mù mịt không hiểu biết, lại hùa 

theo thuyết ấy mà phụ họa. Biết bao giờ mới có được bậc đại 

thánh hiền đủ sức chấn chỉnh sự sai lầm như thế? 

Học vấn thánh hiền truyền dạy, không ngoài việc giúp 

ta được tâm tự do tự tại, thoát khỏi mọi sự ràng buộc. Tâm 

đã thoát khỏi mọi ràng buộc, có ai còn trở lại cầu điều chi 

nữa? Một tâm cầu, một tâm thoát, dường như là có hai tâm 

riêng biệt. Nếu không có hai tâm riêng biệt, sao lại phân biệt 

gọi là  cầu với  thoát? Chính ở chỗ này phải tận lực nghiên cứu 

nghiền ngẫm, không thể chỉ xem xét qua loa mà được. 

Nho giáo luận về tâm, đạt đến thuyết  “rỗng rang sáng 

 suốt không mê mờ, trọn đủ lý lẽ, ứng hóa thành vạn sự” , có thể 

xem là tinh vi thuần khiết đến mức cùng cực. Thế nhưng, ý 

tưởng đó vốn có xuất xứ từ những giảng giải trong các kinh 

1 Khái niệm này được Đổng Trọng Thư, một nhà Nho danh tiếng vào thời Tây 

Hán đưa ra. 

2 Khổng, Nhan, tức Khổng tử và Nhan Hồi, được xem như những vị tiên thánh 

của đạo Nho. 

123

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Hoa Nghiêm, Lăng Nghiêm của đạo Phật. Xét từ sau thời 

Khổng tử, Mạnh tử cho đến trước thời Chu Đôn Di, Trình 

Hạo, Trình Di1 thì trong Nho giáo không hề có thuyết này. 

Chu Hy2 phát khởi thuyết này, 3 có thể xem là có công đóng 

góp cho Nho gia. 

Năm 18 tuổi, Chu Hy tìm đến theo học với Lưu Bình 

Sơn. Lưu Bình Sơn có ý cho rằng ông muốn theo đường 

khoa cử công danh, liền bảo mở rương sách của ông ra xem, 

chỉ thấy trong đó duy nhất một bộ Đại Huệ Thiền sư ngữ lục 

(大慧禪師語錄), không còn gì khác. 4 Chu Hy thường cùng 

Lữ Đông Lai và Trương Nam Hiên tìm đến tham bái nhiều 

vị thiền lão thạc đức khắp nơi, riêng đối với thiền sư Đạo 

Khiêm có quan hệ hết sức mật thiết. Ngài Đạo Khiêm nhiều 

lần khai thị, thường răn nhắc cảnh tỉnh ông trong sự tu tập. 5 

Vì thế, trong những chú thích, giảng giải của Chu Hy về các 

sách Đại học, Trung dung, khi luận về tâm tánh thì phần 

cốt yếu đều rất gần với tư tưởng của nhà thiền. Chu Hy về 

1 Chu Đôn Di, cũng thường được gọi là tiên sinh Liêm Khê (濂溪), là nhà Nho nổi tiếng vào đời Tống, sinh năm 1017 và mất năm 1073, là người khởi xướng một 

học thuyết sau đó được Trình Hạo (1032-1085) và Trình Di (1033-1107) tiếp tục 

phát triển. Cả ba người đã có những đóng góp đáng kể vào học thuyết cũng 

như tư tưởng của Nho giáo. 

2 Chu Hy tên tự là Nguyên Hối, tự Hối Am, sinh năm 1130, mất năm 1200, là người kế thừa lý thuyết của Chu Đôn Di nhưng đã phát huy đến mức hoàn chỉnh hơn 

nhiều. 

3 Ở đây muốn nói đến những ý tưởng mới của Chu Hy trong sách Đại học chương cú (大学章句). 

4 Việc này có thể xem ở Thượng trực biên (尚直編) và Kim thang biên (金湯編). 

(Chú giải của soạn giả)

5 Khi thiền sư Đạo Khiêm viên tịch, Chu Hy có soạn một bài văn tế, được chép lại trong Hoành giáo tập (宏教集). (Chú giải của soạn giả)

124

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

già sống ẩn dật trong nhà tranh vách đất, thường tụng kinh 

Phật, có sáng tác tập thơ “Trai cư tụng kinh” (齋居誦經詩). 

Nếu nói rằng Chu Hy hoàn toàn không biết đến kinh Phật 

thì quả là sai lầm. 1 

LUẬN GIẢI VỀ TÂM

TÂM KHÔNG Ở TRONG

Những người mê muội thường cho rằng tâm ở trong 

thân này, đó chỉ là do nhận lầm cái tâm thuộc về lục phủ 

ngũ tạng bên trong cơ thể là tâm, hay trái tim, lại cho đó 

chính là thể rỗng rang linh diệu, mà không biết rằng có một 

tâm hữu hình, hay trái tim, tùy thuộc thân xác này thường 

sinh thường tử, lại có một tâm vô hình, hay tâm thức, không 

tùy thuộc thân xác này nên không có sinh tử. 2

Tâm hữu hình, hay trái tim, ở trong thân thể, còn tâm 

vô hình, hay tâm thức, không ở trong thân thể. Nếu như 

1 Có lần Lỗ công đàm luận cùng Khổng tử, nói ra nhiều điều hay. Khổng tử khen ngợi, Lỗ công nói: “Đó không phải ý tôi nghĩ ra được, chỉ là tôi nghe được từ 

thầy.” Khổng tử đáp rằng: “Đó là vua đang làm theo đúng đạo. Tâm ngay thẳng 

chính trực là đạo.” Xét theo như việc này thì những người yêu kính Chu Hy cũng 

không cần phải che giấu sự thật là Chu Hy học hỏi theo kinh Phật. (Chú giải 

của soạn giả)

2 Những biện luận như thế này dường như chỉ có giá trị nhiều trong nguyên tác, bởi chữ Hán dùng cùng một chữ tâm (心) cho trái tim và tâm thức. Trong tiếng 

Việt thì sự phân biệt giữa trái tim hữu hình với tâm thức vô hình là quá rõ ràng 

và không thể gây nhầm lẫn. 

125

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nói hai tâm ấy chỉ là một, ắt là tâm nhân từ thương dân của 

Nghiêu, Thuấn với tâm bạo ngược ác độc của Kiệt, Trụ phải 

cách xa nhau như trời với đất. Lại vì sao cùng mắc phải tâm 

bệnh, mà có trường hợp phải chẩn đoán dùng thuốc men, có 

trường hợp lại phải dùng các phương pháp điều trị tâm lý? 

Do đó mà biết là cái tâm cần phải dùng thuốc men với cái 

tâm thiện ác vốn rõ ràng là hai tâm khác nhau. 

TÂM KHÔNG Ở NGOÀI

Lại có người ngờ rằng, cái tâm hữu hình kia đã chẳng 

phải tâm thức, ắt hẳn cái khả năng thấy, khả năng biết của 

ta chính là tâm. Nhưng những đối tượng của sự thấy, biết 

đều là ở bên ngoài, như vậy cho thấy cái tâm có thể thấy, có 

thể biết đó cũng ở bên ngoài. Những người này thường ví 

như việc nhắm mắt quay nhìn bên trong không thấy, chỉ có 

khả năng nhìn thấy những vật đối diện mình, không thể từ 

những chỗ bên trong như chân mi, đáy mắt, da mặt mà tự 

thấy được hình thể. Lại ví như thân ở bên ngoài căn nhà, tất 

nhiên chỉ có thể nhìn thấy được tường vách, cửa sổ... từ bên 

ngoài, mà không thể từ ngoài nhìn vào thấy được những 

chỗ ẩn khuất bên trong. Xin thưa, không đúng như thế. Cái 

khả năng biết khổ, biết đau, chính là tâm ta. Như người 

khác uống vị thuốc hoàng liên, ta không thể cảm thấy đắng 

miệng; như muỗi chích trên da thịt, ta liền kêu đau, vậy có 

thể nói rằng tâm ở bên ngoài được chăng? 

126

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

TÂM KHÔNG Ở KHOẢNG GIỮA

Lại có người ngờ rằng, tâm đã chẳng ở trong, cũng chẳng 

ở ngoài, vậy nhất định là nó có lúc vào trong, có lúc ra ngoài, 

nên phải ở nơi khoảng giữa. Xin thưa, không đúng như thế. 

Nếu có vào ra, tức chẳng phải ở khoảng giữa. Nếu xác định ở 

khoảng giữa, ắt không có vào ra. Hơn nữa, biết dựa vào đâu 

mà gọi là khoảng giữa? Nếu cho rằng khoảng giữa đó nằm 

bên trong da, thì vẫn giống như thuyết cũ là tâm ở bên trong. 

Nếu cho rằng khoảng giữa đó nằm bên ngoài da, thì vẫn 

giống như thuyết cũ là tâm ở bên ngoài. Lại tiến xa hơn để 

tìm khoảng giữa, thì bất quá trong các nếp nhăn của da cũng 

chỉ là những cáu ghét dơ bẩn, đó lại là tâm của ta được sao? 

TÂM KHÔNG PHẢI VỪA CÓ HIỆN HỮU, 

VỪA KHÔNG HIỆN HỮU

Hoặc có người nói rằng: “Nếu tâm không hiện hữu, ắt là 

nhìn không thể thấy, nghe không thể nghe, ăn cũng chẳng biết 

mùi vị. Còn nếu như nhìn có thể thấy, nghe có thể nghe, ăn có 

thể biết được mùi vị, đó tức là tâm có hiện hữu. Như vậy, tất 

nhiên là tâm phải vừa có hiện hữu, vừa không hiện hữu?” 

Đáp rằng: “Sáu thức đó1 chẳng phải là tâm. Ví như khi 

nhìn thấy người con gái đẹp, tâm liền khởi sinh ái nhiễm, 

đó là do con mắt (nhãn căn) với hình sắc (sắc trần) tiếp xúc 

nhau mà thành nhận biết (nhãn thức). Nghe nói đến trái 

mơ chua thì tự nhiên sinh nước dãi trong miệng, đó là do 

lưỡi và vị chua tương cảm với nhau mà thành thức. Từ nơi 

1 Tức nhãn thức, nhĩ thức, tị thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. 

127

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

rất cao nhìn xuống thấp, hai chân tự nhiên run rẩy, đó là 

do thân với cảm xúc thúc bách nhau mà thành thức. Nếu 

nhận những thức ấy là thể tánh rỗng rang linh diệu không 

mê muội của tâm, đó là sai chỉ hào ly mà lệch đi ngàn dặm. 

Người xưa nói rằng:

 Cội nguồn sinh tử trong muôn kiếp, 

 Người mê không biết nhận chân tâm. 

Chính là nói đến ý nghĩa này. 

TÂM BAO TRÙM HƯ KHÔNG

Trong kinh Lăng nghiêm, đức Phật bảo ngài A-nan 

rằng: “Cả mười phương hư không sinh khởi trong tâm 

ông, chẳng qua cũng chỉ như đám mây nhỏ điểm giữa 

bầu trời mênh mông.” 

Đức Phật bảo ngài A-nan bảy lần chỉ ra nơi chốn của 

tâm; bảy lần hỏi, bảy lần đáp, phá sạch tất cả những nhận 

thức sai lầm hư vọng, sau đó mới dần dần hiển lộ chân tâm 

nhiệm mầu sáng suốt, khiến cho ngài A-nan được nhất thời 

tỏ ngộ, có thể nói là một cuộc hiển bày hết sức tường tận sâu 

xa uyên áo. 

 Lời bàn

Chữ  “tâm”  vốn dĩ đã mang nghĩa mơ hồ không rõ rệt, 

chữ  “giữ”  lại càng không xác định. Nếu vẫn quyết lòng phải 

nói ra cho rõ cái ý nghĩa  “giữ tâm” , hẳn chỉ càng thêm sai 

lệch, chỉ nên hướng đến những việc từ  “chưa từng bạo ngược 

 với dân”  cũng như  “cứu người lúc nguy nan”  v.v... mà hiểu 

128

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

rằng đó là chỗ  “giữ tâm hiền thiện”  của Đế Quân, liền cung 

kính nỗ lực làm theo như vậy là được. 

ẮT ĐƯỢC TRỜI BAN PHƯỚC LÀNH

 Giảng rộng

Câu trên nói  “giữ tâm hiền thiện như ta” , đó là  nhân; câu 

này nói  “trời ban phước lành” , đó là  quả. Chữ  “ắt được”  có nghĩa xác quyết, như người trồng dưa ắt được hái dưa, trồng 

đậu ắt được hái đậu, nhất định không thể có mảy may sai 

lệch. Hoàn toàn không phải như thuyết của những kẻ uổng 

đọc sách thánh hiền, rằng: “Ý trời tự muôn thuở có thể biết; 

ý trời trong đời suy mạt này không thể biết.” 

Chữ “trời” có thể chỉ hình sắc thể chất nhìn thấy, tức 

là bầu trời; cũng có thể chỉ vị chủ tể của vạn vật. Khi dùng 

chỉ vị chủ tể của vạn vật, thì “trời” có nghĩa là thượng đế 

chí tôn, hay Ngọc Đế. Các nhà Nho về sau tránh né không 

muốn dùng danh xưng “thượng đế”, nên dùng chữ “lý” (理) 

để thay thế, nhưng chữ ấy thật chưa đủ nghĩa. Bởi vì người 

đời nói đến “thượng đế” đều có ý kính sợ, nếu chỉ dùng một 

chữ “lý” để thay, đâu có ai kính sợ? 

Ví như có người con gái xinh đẹp trong căn phòng kín. 

Có người bước vào phòng ấy, tâm ham muốn nhục dục bỗng 

dưng bùng phát. Chợt nghe có người bảo rằng: “Trong phòng 

này có thánh tượng của Ngọc Hoàng Thượng Đế, cô gái ấy 

129

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đến đây để dâng hương.” Khi ấy, cho dù là kẻ cực kỳ xấu ác 

ắt cũng phải sinh lòng kính sợ, chưa hẳn ở ngay trước tượng 

Ngọc Đế mà dám buông thả làm càn. Nhưng nếu thay vì thế 

lại nghe có người bảo rằng: “Nếu ông làm việc càn rỡ như thế 

là hoàn toàn không theo đúng lý. Mà trái nghịch với lý, tức 

là đắc tội với chính danh thánh giáo, không thể gọi là người 

quân tử.” Thử hỏi người ấy trong lúc lòng ham muốn nhục 

dục đang bùng phát mạnh mẽ, có thể nghe qua lời ấy mà đột 

nhiên dập tắt ngay chăng? 

Cho nên biết rằng, việc dùng chữ “trời” để chỉ Ngọc Đế 

có thể khuyên răn giáo hóa người học, thật là có công với Nho 

giáo. Nếu chỉ dùng một chữ “lý” mà nói, ấy là mở tung cánh 

cửa buông thả không còn e dè sợ sệt cho người trong thiên 

hạ, nên không thể dùng đó mà dạy dỗ giáo huấn được. Nên 

người xưa có lời rằng:  “Người người đều biết kính sợ vâng theo 

 đạo lý, đó là đầu mối để thiên hạ được an trị . Người người đều 

 không biết e dè sợ sệt, đó là đầu mối khiến thiên hạ đại loạn .” 

Huống gì trong thế gian này, muôn sự muôn vật đều 

không chỗ nào ra ngoài chữ lý. Nếu nói “trời” là lý, 1 thì 

“tính” cũng là lý; các nhà Nho gọi mệnh trời là “tính”, rốt lại 

thì “lý mệnh” cũng gọi là lý. Suy xét ra như vậy thật không 

thể không bật cười. 

1 Khái niệm về “lý” là một trong những phát triển về nội dung triết học trong Nho giáo qua nỗ lực tiếp thu và hoàn chỉnh của các nhà Nho từ Trình Hạo, Trình Di 

trở về sau. Trình Hạo chủ trương: “Thiên tức lý dã”, qua đó xem lý là cội nguồn, 

bản thể của vũ trụ, nên đó tức là trời. Trình Di lại nói: “Tính dã lý dã” và hiểu khái niệm tính ở đây tức là tính thiện của con người. Đoạn này tiên sinh An Sĩ đưa ra 

các lập luận đều để chỉ rõ các khái niệm còn chưa rõ nghĩa của các nhà Nho 

về “lý”, “tính” v.v. . . 

130

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Đời Tống, tiên sinh Lục Tượng Sơn1 năm lên 6 tuổi, một 

hôm bỗng khởi sinh thắc mắc không biết tận cùng của vũ 

trụ trời đất này là nơi đâu. Suy nghĩ mãi về điều này đến 

nỗi suốt đêm không ngủ được. Đến khi đã thành một ông 

già tóc bạc, mỗi ngày vẫn luôn suy nghĩ mà không biết “ông 

trời” mình vẫn đội trên đầu đó thật ra là gì, lại có thể an bày 

sắp xếp hết thảy các loại hữu tình có sinh mạng như thế. 

Tiên sinh Y Xuyên2 tham vấn Thiệu Khang Tiết, 3 chỉ cái 

bàn ăn trước mặt mà hỏi: “Như cái bàn này là nằm trên mặt 

đất; không biết cả vũ trụ trời đất này thật ra là nằm ở đâu?” 

Thiệu Khang Tiết hết lời luận giải lý lẽ về trời đất vạn vật 

cùng với lục hợp. 4 Y Xuyên kinh hãi thán phục rằng: “Trong 

đời ta xưa nay chỉ được biết duy nhất có Chu Mậu Thúc5 

biện luận đến mức như thế này.” 6

Than ôi, ai dám nói chắc rằng các bậc đại nho xưa không hề 

để tâm nghiên cứu về vũ trụ trời đất? Con phù du tuy không 

biết đến sáng tối trong ngày, 7 con ve sầu tuy chẳng biết được 

1 Lục Tượng Sơn tức Lục Cửu Uyên, sinh vào năm 1139 và mất năm 1192, là 

người tiếp nối những tư tưởng của Trình Di, Trình Hạo nhưng đưa ra rất nhiều 

phát kiến giúp cho hệ thống tư tưởng này được hoàn chỉnh hơn. 

2 Tiên sinh Y Xuyên (伊川), tức Trình Di (程頤). 

3 Thiệu Khang Tiết (邵康節) tên thật là Thiệu Ung (邵雍), tự là Nghiên Phu, hiệu là Khang Tiết, sinh năm 1011, mất năm 1077. 

4 Lục hợp: chỉ trời đất và bốn phương đông, tây, nam, bắc. 

5 Chu Mậu Thúc: chỉ Chu Đôn Di. 

6 Xem chuyện này trong sách Thánh học tông truyền (聖學宗傳). (Chú giải của 

soạn giả)

7 Đời sống con phù du quá ngắn ngủi chỉ trong phút chốc nên không thể biết đến chu kỳ sáng tối của trọn một ngày đêm. 

131

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

xuân thu trong năm, 1 nhưng cái chu kỳ sáng tối với bốn mùa 

có bao giờ lại vì thế mà mất đi chăng? Thế nên phải biết rằng, 

trong Ba cõi2 quả thật có 28 cảnh trời, rất nên phụ đính vào đây 

sau các thuyết của Liêm Khê, 3 Khang Tiết, để giúp cho những 

ai có sự thắc mắc cầu học giống như tiên sinh Y Xuyên cũng có 

thể tìm được lời giải thích. 

Tên gọi các cảnh trời

SÁU CẢNH TRỜI THUỘC CÕI DỤC

Kể từ bên dưới tầng đất nước của thế gian trở lên cho 

đến cảnh trời Tha hóa tự tại đều gọi chung là cõi Dục, vì 

chúng sinh trong cõi này đều có tham dục. Từ dưới đếm lên 

có cả thảy sáu cảnh trời tuần tự kể ra như sau:

 1. Cảnh trời Tứ vương (四王天  - Tứ vương thiên)

Do bốn vị Đại thiên vương phân chia cai quản bốn Đại 

bộ châu, mỗi châu rộng 42.000 do-tuần. Cung điện cư trú 

của mỗi vị đều nằm trong phạm vi của một mặt trời, một 

mặt trăng. 

 2. Cảnh trời Đao-lợi (忉利天  - Đao-lợi thiên)

Tiếng Phạn Trāyastrṃśa, dịch âm là Đao-lợi, mang 

1 Con ve sầu sống trong mùa hè nên không biết đến mùa xuân trước đó và mùa 

thu sau đó. 

2 Ba cõi (Tam giới): theo kinh Phật thì tất cả chúng sinh trong luân hồi đều không ra ngoài ba cõi là cõi Dục (Dục giới), cõi Sắc (Sắc giới) và cõi Vô sắc 

(Vô sắc giới). 

3 Liêm Khê: tức Chu Đôn Di. 

132

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nghĩa là ba mươi ba, nên cũng gọi là Cảnh trời 33 (Tam thập 

tam thiên). Giữa trung tâm là nơi cư trú của vị Đế Thích, tám 

phương chung quanh, 1 mỗi phương đều có bốn vị Đại thần 

phụ giúp, hợp thành đủ số 33 nên có tên gọi như vậy, không 

phải là từ dưới lên trên có 33 tầng trời. Từ mặt đất lên đến 

cảnh trời Đao-lợi là 84.000 do-tuần. 

 3. Cảnh trời Dạ-ma (夜摩天  - Dạ-ma thiên)

Từ cảnh trời này trở lên, những người tu tiên không hề biết 

đến, nên các sách của Đạo gia không nhắc đến các tên này. 

 4. Cảnh trời Đâu-suất (兜率天  - Đâu-suất thiên)

 5. Cảnh trời Hóa Lạc (化樂天  - Hóa Lạc thiên)

 6. Cảnh trời Tha Hóa Tự Tại (他化自在天  - Tha Hóa Tự Tại 

 thiên)

Sáu cảnh trời này, trải qua thời gian mỗi một kiếp rồi 

đều sẽ bị nạn lửa hủy hoại. Trong thời gian tồn tại thì thọ 

mạng dài ngắn cho đến cung điện thành ấp như thế nào, 

hình thể, y phục nặng nhẹ ra sao, đều có ghi rõ trong Đại 

tạng kinh, ở đây không thể kể ra hết. 

 Lời bàn

Đế Quân nói rằng  “ắt được trời ban phước lành” , như vậy là 

ai ban? Chính là vị Đao-lợi Thiên vương. Nho gia tôn xưng là 

Ngọc Hoàng Thượng Đế, Đạo gia tôn xưng là Ngọc Đế hoặc 

Ngọc Hoàng Đại Thiên Tôn, trong kinh Phật thường gọi là 

Tam thập tam Thiên vương, hoặc Đế Thích, hoặc Thích-đề-

1 Tám phương: bao gồm 4 phương chính là đông, tây, nam, bắc và 4 phương 

phụ là đông nam, đông bắc, tây nam và tây bắc. 

133

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

hoàn-nhân, thật ra cũng chỉ đến một vị thượng đế, có quyền 

uy thống nhiếp hết bốn vị Đại thiên vương. 

MƯỜI TÁM CẢNH TRỜI THUỘC CÕI SẮC

Bên trên cõi Dục có cõi Sắc. Gọi tên như vậy vì chúng 

sinh trong cõi này chỉ có thân thể mang hình sắc nhưng 

không có ái dục nam nữ. Từ dưới tính lên có cả thảy là 18 

cảnh trời, tuần tự kể ra như sau:

 1. Cảnh trời Phạm Chúng (梵眾天  - Phạm Chúng thiên)

 2. Cảnh trời Phạm Phụ (梵輔天  - Phạm Phụ thiên)

 3. Cảnh trời Đại Phạm (大梵天  - Đại Phạm thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời Sơ thiền 

(初禪天 - Sơ thiền thiên). Mỗi cảnh trời này sau khi trải qua 

thời gian một kiếp cũng đều bị nạn lửa hủy hoại. 

 4.  Cảnh trời Thiểu Quang (少光天  - Thiểu Quang thiên)

 5.  Cảnh trời Vô Lượng Quang (無量光天  - Vô Lượng Quang 

 thiên)

 6.   Cảnh trời Quang Âm (光音天  - Quang Âm thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời Nhị thiền 

(二禪天 - Nhị thiền thiên). Mỗi cảnh trời này sau khi trải qua 

thời gian bảy kiếp đều sẽ bị nạn lụt lớn hủy hoại. 

 7. Cảnh trời Thiểu Tịnh (少淨天  - Thiểu Tịnh thiên)

 8. Cảnh trời Vô Lượng Tịnh (無量淨天  - Vô Lượng Tịnh thiên)

 9. Cảnh trời Biến Tịnh (遍淨天  - Biến Tịnh thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời Tam 

134

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thiền (三禪天 - Tam thiền thiên). Mỗi cảnh trời này sau khi 

trải qua thời gian 64 kiếp đều sẽ bị nạn gió bão hủy hoại. 

 10. Cảnh trời Phước Sanh (福生天  - Phúc Sanh thiên)

 11. Cảnh trời Phước Ái (福愛天  - Phúc Ái thiên)

 12. Cảnh trời Quảng Quả (廣果天  - Quảng Quả thiên)

 13. Cảnh trời Vô Tưởng (無想天  - Vô Tưởng thiên)

Bốn cảnh trời này, cho đến cảnh trời Sắc Cứu Cánh sẽ 

nói bên dưới, cộng chung là 9 cảnh trời, đều gọi chung là các 

cảnh trời Tứ thiền (四禪天 - Tứ thiền thiên), không còn bị các 

nạn lửa, nước và gió (gọi chung là tam tai) làm hại được nữa. 

 14. Cảnh trời Vô Phiền (無煩天  - Vô Phiền thiên)

 15. Cảnh trời Vô Nhiệt (無熱天  - Vô Nhiệt thiên)

 16. Cảnh trời Thiện Kiến (善見天  - Thiện Kiến thiên)

 17. Cảnh trời Thiện Hiện (善現天  - Thiện Hiện thiên)

 18. Cảnh trời Sắc Cứu Cánh (色究竟天  - Sắc Cứu Cánh thiên)

Năm cảnh trời này cũng được gọi chung là năm cảnh 

trời Bất Hoàn (五不還天 - Ngũ Bất Hoàn thiên). 

Cả 18 cảnh trời như trên, chư thiên ở đó đều tu tập Phạm 

hạnh thanh tịnh cùng các pháp thiền định phước lạc, chỉ là 

mức độ nhiều ít, sâu cạn không giống nhau. 

 Lời bàn

Bên trên cảnh trời Sắc Cứu Cánh là cảnh trời Ma-hê-thủ-

la, uy quyền cao nhất, là chủ tể cai quản thế giới Ta-bà này, 

thống nhiếp cả thảy vạn ức chư thiên cảnh trời Tha Hóa, 

vạn ức chư thiên cảnh trời Hóa Lạc, vạn ức chư thiên cảnh 

trời Đâu-suất, vạn ức chư thiên cảnh trời Dạ-ma, vạn ức chư 

135

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thiên cảnh trời Đao-lợi, vạn ức chư thiên cảnh trời Tứ vương, 

vạn ức các vị Nhật thiên tử, vạn ức các vị Nguyệt thiên tử, 

nhưng chư thiên trong cõi Dục đều không được nghe biết 

đến danh hiệu, không được nhìn thấy hình tướng. 

BỐN CẢNH TRỜI THUỘC CÕI VÔ SẮC 

Bên trên cõi Sắc lại có bốn cảnh trời. Một là cảnh trời 

Không Vô Biên, hai là cảnh trời Thức Vô Biên, ba là cảnh trời 

Vô Sở Hữu, bốn là cảnh trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng. Chư 

thiên ở các cảnh trời này chỉ thọ hưởng kết quả do tu các pháp 

thiền định vô sắc, không còn nghiệp quả có hình sắc, nên gọi 

chung là cõi Vô Sắc. 

 Lời bàn

Cảnh trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng là cao nhất trong Ba 

cõi, chư thiên ở đó có tuổi thọ đến 84.000 đại kiếp, nhưng thảy 

đều chưa thấu rõ được chân tâm sáng suốt mầu nhiệm, nên 

một khi phước trời đã hết vẫn phải trở lại lưu chuyển trong 

luân hồi. Nếu nhìn từ góc độ nhà Phật thì đó vẫn là hàng phàm 

phu chưa giải thoát ra khỏi thế gian. Đạo gia tuy cũng nói đến 

Tam giới, nhưng là Thượng giới, Trung giới và Hạ giới, không 

giống như Tam giới hay Ba cõi trong Kinh Phật. 

 Phụ đính 2 mục vấn đáp

1. VÌ SAO CÓ NHIỀU CẢNH TRỜI? 

Hỏi: Nói về trời, đó là danh xưng của bậc chí tôn, không 

ai bằng được mới có thể gọi là trời, làm sao lại có nhiều loại 

danh xưng, hình sắc khác nhau như thế? 

136

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Đáp: Con người cũng được xem là linh giác trong vạn 

vật, lẽ nào chỉ có thể gọi chung là người mà không phân 

biệt kẻ hiền người ngu, kẻ cao quý, người hạ tiện? Trong 

Kinh dạy rằng: “Giữ tròn Năm giới thì được sinh trong cõi 

người, tu Mười thiện nghiệp thì được sinh lên cõi trời.” Tuy 

nhiên, trong việc làm theo Năm giới với Mười thiện nghiệp, 

lại cũng có những mức độ nhiều ít, sâu cạn khác nhau. Cho 

nên trong cõi người, phước đức của mỗi người cũng không 

giống nhau. Chư thiên trong các cảnh trời cũng vậy, phước 

đức của mỗi vị cũng không giống nhau. 

2. SỰ PHÂN CHIA PHÀM THÁNH Ở CÁC CẢNH TRỜI

Hỏi: Trong 28 cảnh trời đã kể trên, cảnh trời nào là phàm, 

cảnh trời nào là thánh? 

Đáp: Có 2 cảnh trời thuộc về phàm, 5 cảnh trời thuộc 

về thánh. Còn lại 21 cảnh trời khác đều là chỗ phàm thánh 

cùng cư trú. 

Hai cảnh trời thuộc về phàm là cảnh trời Đại Phạm 

Thiên thuộc Sơ thiền thiên và cảnh trời Vô tưởng thuộc Tứ 

thiền thiên. 

Vì sao vậy? Vì ở cảnh trời Đại Phạm, Đại Phạm Thiên 

Vương không hề biết rằng tất cả chúng sinh trong sáu 

đường1 thảy đều là do nghiệp đã tạo mà phải lưu chuyển 

sinh tử, lại tự cho rằng mình là cao quý, chỉ có chính mình 

mới có khả năng kiến tạo ra hết thảy trời đất, người, vật... do 

đó mà sinh khởi tà kiến. 

1 Sáu đường: bao gồm 3 đường lành là cõi người, cõi a-tu-la và cõi trời; 3 đường dữ là địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 

137

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Còn ở cảnh trời Vô Tưởng, chư thiên toàn là những kẻ 

ngoại đạo trước đây tu tập pháp định Vô tưởng mà sinh 

về đó, được hưởng quả báo 500 kiếp tâm thức rỗng không, 

không có tư tưởng gì, rồi tự cho đó là Niết-bàn. Chư thiên 

cảnh trời này sau khi thọ hết quả báo sẽ khởi sinh tà kiến rồi 

sinh vào địa ngục. 

Năm cảnh trời thuộc về các bậc thánh nằm trên cảnh 

trời Quảng Quả, bao gồm các cảnh trời Vô Nhiệt, Vô Thiền, 

Thiện Kiến, Thiện Hiện và Sắc Cứu Cánh, được gọi chung 

là Ngũ Tịnh Cư thiên hay Ngũ Bất Hoàn thiên. Chư thiên ở 

năm cảnh trời này đều là các vị thánh đã chứng đắc Thánh 

quả thứ ba là quả vị A-na-hàm mới được sinh về. 

Ngoài 7 cảnh trời kể trên, còn lại 21 cảnh trời khác đều là 

nơi có đủ hai bậc phàm, thánh, có thể suy ra mà biết đều là 

do được hưởng phước báo từ việc tu tập nghiệp lành trong 

hai cõi trời, người. 

DO ĐÓ MÀ TA CÓ LỜI DẠY NGƯỜI

 Giảng rộng

Hai chữ  “do đó”  nếu xét theo ý nghĩa trước đó là do  “chưa 

 từng bạo ngược với dân...”  thì chữ  “dạy”  sẽ mang ý nghĩa ngăn 

ngừa điều ác, làm nền tảng chuẩn bị cho câu  “hết thảy việc ác 

 quyết không làm”  ở gần cuối bài. Lại nếu xét theo ý nghĩa của 

6 câu kể từ  “cứu người khi nguy nan” , thì chữ  “dạy”  sẽ mang 

138

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

ý nghĩa khuyến khích điều lành, làm nền tảng chuẩn bị cho 

câu  “hết thảy việc lành xin vâng theo” . 

Đế Quân sở dĩ thương mà dạy dỗ nhắc lại nhiều lần như 

thế, vì hy vọng rằng chúng ta đều là những con người có thể 

cải hối. Nhưng liệu chúng ta quả thật không có gì phải hổ 

thẹn với lòng chăng? Mạnh tử nói:  “Không có lòng trắc ẩn thì 

 không phải là người. Không có tâm hổ thẹn ghét bỏ điều ác, khiêm 

 cung nhường nhịn, cũng không phải là người.”  Theo đó mà nói 

thì làm người quả thật khó! 

Muôn vật đều gồm đủ, con người thật đáng tôn trọng! 

Có thể xưng đế xưng vương, con người cao quý thay! Sinh ra 

không vật mang theo, chết đi vẫn hoàn tay trắng, con người 

cùng khổ thay! Món ngon vật lạ qua miệng rồi đều thành phẩn 

dơ hôi thối, con người nhơ nhớp thấp hèn thay! Ai cũng từng 

ở trong bào thai rồi từ đó sinh ra, con người kém cỏi thay! Ăn 

nuốt hết thảy muôn loài trên cạn dưới nước, con người tàn 

nhẫn thay! Bên ngoài trang sức lụa là xinh đẹp, trong lòng ẩn 

giấu tên độc gươm sắc, con người xảo trá thay! Gia đình thân 

quyến ràng buộc sai sử, con người thật như nô dịch! Chỉ hướng 

vào thân thể hạn hẹp này mà nhận đó là nhà, con người nhỏ 

bé thay! Dưới ánh mặt trời thì rỡ ràng nhân nghĩa, đêm tối ám 

muội thì việc xấu xa nào cũng không từ, con người thật đáng 

hổ thẹn thay! Sống ngày nay không chắc chắn được ngày mai, 

con người thật mong manh thay! Thở ra không hẹn thở vào, 

con người thật yếu đuối thay! 

Luận A-tỳ-đàm nói: “Chữ ‘người’ có 8 nghĩa.” Kinh Lâu 

Thán Chánh Pháp dạy rằng: “Người trong cõi Diêm-phù-

139

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đề nhiều chủng loại khác biệt nhau, cả thảy có 6.400 chủng 

loại.” Thế thì chữ “người” đó nào phải dễ nhận hiểu đâu? 

Các thuyết về con người

CON NGƯỜI TỪ CẢNH TRỜI QUANG ÂM ĐẾN

Kinh Khởi thế nhân bản1 dạy rằng: “Vào thuở ban đầu 

của kiếp này, tất cả con người đều từ cảnh trời Quang Âm 

giáng xuống, có thể bay lượn trên không trung, không từ 

bụng mẹ sinh ra. Từ khi biết dùng lúa gạo làm thức ăn, con 

người mới bắt đầu có gân cốt xương tủy... phân chia thành 

hình thể nam nữ khác nhau, từ đó mà khởi sinh ái dục.” 

 Lời bàn

Giống loài con người từ một cảnh trời thuộc cõi Sắc mà 

ra, 2 nên khi tạo tác các hình tượng thiên thần đều phỏng 

theo như hình người. 

1 Kinh Khởi Thế Nhân Bản (起世因本經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh, thuộc Tập 1, kinh số 25, tổng cộng có 10 quyển, do ngài Đạt-ma-cấp-đa 

dịch sang Hán ngữ vào đời Tùy. Xem từ dòng thứ 6, trang 413, tờ b của quyển 

9. Đoạn này không trích nguyên văn kinh, chỉ viết lại và có lấy thêm ý cuối từ 

kinh Đại Lâu thán (大樓炭經), quyển 6, dòng 14, trang 308, tờ a. 

2 Cảnh trời Quang Âm là cảnh trời thứ 6 từ dưới lên thuộc cõi Sắc. 

140

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

CON NGƯỜI TỪ BỐN ĐẠI MÀ SINH RA

Vạn vật ở thế gian bất quá không ra ngoài bốn đại là  địa, 

 thủy, hỏa, phong, nên con người là do khí chất của bốn đại ấy 

mà thành hình. Xương thịt là từ địa đại; các chất dịch như 

nước mắt, nước mũi, đàm dãi... là từ  thủy đại; hơi ấm là  hỏa 

 đại; mọi sự vận động là từ  phong đại. 1

 Lời bàn

Luận theo  Ngũ hành2 thì có thêm hai yếu tố là  kim (kim 

loại) và  mộc (cây gỗ) mà không đề cập đến  phong đại. Riêng 

địa đại có thể hiểu là bao gồm cả  kim và  mộc, nhưng thiếu 

 phong đại thì không thể có sự vận động. Ví như có dùng  ngũ 

 tạng phối với  ngũ hành, thì ngoài  ngũ tạng còn có thân xác, hóa ra có vẻ như tương phản, thiếu căn cứ thuyết phục. Vì 

thế, thuyết  ngũ hành đã bị thuyết  tứ đại đánh đổ. 

CON NGƯỜI LÀ MỘT TRONG BỐN CÁCH SINH RA  

THUỘC SÁU ĐƯỜNG

Bốn cách sinh ra bao gồm:  thai sinh (sinh ra từ bào thai), 

 noãn sinh (sinh ra từ trứng),  thấp sinh (sinh ra từ môi trường 

ẩm ướt) và  hóa sinh (sinh ra từ sự biến hóa). Con người thuộc 

về loại  thai sinh. 

1 Thật ra, sự phân chia tất cả các yếu tố bao gồm trong sự vật thành bốn đại chỉ mang ý nghĩa tượng trưng. Ta có thể hiểu như địa đại tượng trưng cho tất 

cả các chất rắn, thủy đại tượng trưng cho tất cả các chất lỏng, độ ẩm, hỏa đại 

tượng trưng nhiệt độ, nhiệt năng, và phong đại tượng trưng cho sự vận động, 

lưu chuyển. 

2 Thuyết Ngũ hành của Nho giáo và Đạo giáo bao gồm 5 yếu tố là kim (kim loại), mộc (cây gỗ), thủy (nước), hỏa (lửa) và thổ (đất). 

141

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Sáu đường bao gồm các cảnh giới: trời, người, a-tu-la, 

địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. Cảnh giới con người được 

xếp thứ hai trong số đó. 

 Lời bàn

Con người vốn không hề có sự quyết định trước chắc 

chắn sẽ thuộc loại thai sinh, mà là do nghiệp duyên thúc 

đẩy vào loài thai sinh, lại cũng không hề có sự quyết định 

trước chắc chắn sẽ sinh ra làm người, mà là do nghiệp duyên 

thúc đẩy mới sinh làm người. Dù mang tên họ thế này thế 

khác, chẳng qua chỉ là tạm thời trong cõi thế; dù cung trời 

hay địa ngục, chẳng qua cũng chỉ là chốn nương thân trong 

một kiếp phù du ngắn ngủi như chớp mắt mà thôi. 

CON NGƯỜI CÓ MƯỜI THỜI KỲ 

Sách  Pháp uyển châu lâm1 nói rằng: “Con người có mười 

thời kỳ. Thứ nhất là thời kỳ hình thành màng tế bào, thứ hai 

là thời kỳ hình thành tế bào dạng bọc, thứ ba là thời kỳ hình 

thành dạng khối nhỏ, thứ tư là thời kỳ hình thành khối thịt 

tròn, thứ năm là thời kỳ hình thành tay chân, thứ sáu là thời kỳ 

hài nhi, thứ bảy là thời kỳ thơ ấu, thứ tám là thời kỳ niên thiếu, 

thứ chín là thời kỳ thanh niên cường tráng, thứ mười là thời kỳ 

già yếu.” 2

1 Xem Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, 

kinh số 2122, quyển 5, bắt đầu từ dòng 5 trang 307, tờ b. 

2 Thật ra sách Pháp uyển châu lâm đã trích lại toàn bộ đoạn này từ kinh Đại 

Bát Niết-bàn (大般涅槃經), bản dịch Hán văn của ngài Đàm-vô-sấm, quyển 38, 

phẩm thứ 12 - Bồ Tát Ca-diếp, phần 6. Xem nguyên bản trong Đại Chánh tân tu 

Đại tạng kinh, tập 12, kinh số 374, bắt đầu từ dòng 16 trang 588, tờ b. Xem bản 

Việt dịch của Đoàn Trung Còn và Nguyễn Minh Tiến (NXB Tôn giáo - 2009), tập 

7, quyển 38, trang 173-174. 

142

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Năm thời kỳ trước là nói các giai đoạn còn ở trong bào thai, 

năm thời kỳ sau là nói giai đoạn từ sau khi ra khỏi bào thai. 

HÌNH DẠNG MẶT NGƯỜI GIỐNG NHƯ HÌNH DẠNG CÕI ĐẤT

Kinh Khởi thế nhân bản1 nói rằng: “Cõi Nam Diêm-phù-

đề rộng 7.000 do-tuần, hướng bắc mở rộng, hướng nam hẹp 

lại. Vì thế, khuôn mặt con người ở cõi ấy cũng có hình thể 

tương tự như hình dạng cõi đất.” 

 Lời bàn

Địa hình châu Bắc-câu-lô có hình vuông nên khuôn mặt 

người ở cõi ấy cũng vuông vắn. Châu Đông Thắng Thần có 

địa hình tròn, nên khuôn mặt người ở cõi ấy cũng tròn trịa. 

Châu Tây Ngưu Hóa có địa hình như nửa mặt trăng, nên 

khuôn mặt người ở cõi ấy cũng phát triển to lớn ở phần trên 

não mà bên dưới nhỏ hẹp lại. Do đó suy rộng ra, như chim 

đậu trên cây, lông cánh hình giống cây; thú đi trên cỏ, lông 

trên thân giống như cỏ. 2

NGƯỜI CÓ SÁU CĂN, SÁU TRẦN, SÁU THỨC

Sáu căn là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý; sáu trần là hình 

sắc, âm thanh, mùi hương, vị nếm, sự xúc chạm và các pháp. 

Khi mắt thấy hình sắc, tai nghe âm thanh, căn và trần đối 

nhau mà khởi sinh thức từ đó. 

1 Kinh Khởi thế nhân bản (起世因本經) đã dẫn chú trên. Xem đoạn trích này từ 

dòng thứ 24, trang 366, tờ b của quyển 1. 

2 Đây cũng có thể xem là ứng dụng cái học “cách vật” của Nho gia. (Chú giải của soạn giả)

143

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Cùng là sáu căn đó, khi kẻ phàm phu sử dụng thì khởi 

sinh thành sáu tình, 1 sáu nhập, sáu cảm thọ, sáu ái nhiễm, 

ấy là sáu tên giặc; nhưng với hàng Bồ Tát thì đó là sáu thần 

thông. Như vậy có thể hiểu được việc chư thiên thấy nước 

là lưu ly, còn ngạ quỷ thấy nước là máu mủ, vốn cũng cùng 

một lẽ như vậy mà thôi. 

LÀM NGƯỜI NÊN HỌC GIÁO PHÁP MƯỜI HAI NHÂN DUYÊN

Kinh Pháp Hoa dạy rằng: “Vô minh duyên nơi hành, 2 

hành duyên nơi thức, 3 thức duyên nơi danh sắc, 4 danh sắc 

duyên nơi sáu nhập, 5 sáu nhập duyên nơi xúc, 6 xúc duyên 

nơi thọ, 7 thọ duyên nơi ái, 8 ái duyên nơi thủ, 9 thủ duyên nơi 1 Sáu tình: khởi sinh từ sáu căn, thành nhãn tình, nhĩ tình v.v. . . 

2  Vô minh chỉ những phiền não si ám từ đời trước,  duyên chỉ những nhân tố do đó mà sinh ra,  hành là những nghiệp đã tạo, chỉ cho các nhân ngu si hôn ám từ đời trước, do đó mà tạo nghiệp. (Chú giải của soạn giả)

3 Thức ở đây chỉ vọng niệm vừa sinh khởi lúc ban đầu, muốn vào thai mẹ. (Chú giải của soạn giả) 

4 Danh sắc ở đây chỉ sau khi vào thai mẹ, các căn bắt đầu hình thành. (Chú giải của soạn giả)

5 Khi đã có sáu căn, về sau tất nhiên phải nhập với sáu trần, do đó mà gọi là sáu nhập. (Chú giải của soạn giả) 

6 Ở đây chỉ vào độ tuổi lên ba, lên bốn, khi tiếp xúc với các trần còn chưa biết gì nên chỉ gọi là xúc. (Chú giải của soạn giả)

7 Ở đây chỉ thời kỳ khoảng 5, 6 tuổi đến 12, 13 tuổi, đã có khả năng thọ nhận, thâu nạp các trần cảnh vào tâm thức. (Chú giải của soạn giả) 

8 Ở đây chỉ từ độ tuổi 14, 15 cho đến 18, 19 tuổi, do tham muốn chạy theo âm thanh, hình sắc mà khởi tâm ái nhiễm. (Chú giải của soạn giả)

9 Ở đây chỉ từ sau độ tuổi 20, tham dục càng mạnh mẽ, nên chạy đuổi mong cầu 144

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hữu, 1 hữu duyên nơi sinh, 2 sinh duyên nơi già chết, khổ não, 

buồn đau. 3 Vô minh diệt ắt hành phải diệt, hành diệt ắt thức 

phải diệt, thức diệt ắt danh sắc phải diệt, danh sắc diệt ắt 

sáu nhập phải diệt, sáu nhập diệt ắt xúc phải diệt, xúc diệt 

ắt thọ phải diệt, thọ diệt ắt ái phải diệt, ái diệt ắt thủ phải 

diệt, thủ diệt ắt hữu phải diệt, hữu diệt ắt sinh phải diệt, 

sinh diệt ắt già chết, khổ não, buồn đau phải diệt.” 4

 Lời bàn

Chỉ biết rằng thân này do mẹ sinh ra mà không biết cha 

cũng góp phần, ấy là trẻ con. Chỉ biết rằng thân này do cha 

mẹ trời đất sinh ra, mà không biết còn do nghiệp duyên đời 

trước, ấy là kẻ dung tục tầm thường. 

Tôi hết sức phản đối thuyết  “trời sinh thánh nhân” . Nếu 

quả trời có thể sinh được thánh nhân, ắt phải thường sinh 

thánh nhân. Như trời đã sinh vua Nghiêu, vua Thuấn, tại 

sao lại còn sinh vua Kiệt, vua Trụ? Nếu trời không ngăn 

được việc vua Kiệt, vua Trụ sinh ra, thì cũng không thể 

nơi trần cảnh không lúc nào ngừng. (Chú giải của soạn giả)

1 Ba cõi (Tam giới) cũng được gọi là Ba cảnh có (Tam hữu), vì đời này đã có cảnh giới thiện ác, nhất định đời sau phải có sinh tử. (Chú giải của soạn giả)

2 Đây muốn nói là trong tương lai nhất định lại phải tái sinh trong sáu đường. (Chú giải của soạn giả)

3 Đây chỉ trong đời sống vị lai rồi cũng phải chịu cảnh già, chết. (Chú giải của soạn giả)

4 Tuy nguyên bản nói là trích từ kinh Pháp Hoa nhưng chính xác là đoạn này được trích từ Thiêm Phẩm Diệu Pháp Liên Hoa Kinh (添品妙法蓮華經), được xếp vào 

Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 9, kinh số 264. Kinh này có tổng cộng 

7 quyển, do các ngài Xà-na-quật-đa và Cấp-đa cùng dịch. Đoạn trích này bắt 

đầu từ dòng thứ 2, trang 159, tờ c, quyển 3. 

145

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

quyết định việc vua Nghiêu, vua Thuấn ra đời. Thế thì làm 

sao nói rằng trời có thể sinh ra người? 

Có những kẻ cưới thêm thê thiếp, cầu khẩn nhiều nơi 

mà vẫn không có con; lại có những kẻ chưa kịp cưới xin, 

quan hệ bừa bãi, trong lòng chỉ sợ mang thai, nhưng rồi 

vẫn cứ mang thai; xem đó thì biết việc sinh con không chỉ là 

riêng do cha mẹ mà thành. 

TUỔI THỌ CON NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC BIỆT

Trong Kinh nói rằng: “Vào thời tăng kiếp, khởi đầu tuổi 

thọ trung bình của con người được 10 năm, sau đó cứ trải 

qua 100 năm thì tuổi thọ lại tăng thêm được 1 năm; cứ như 

vậy tăng mãi cho đến khi tuổi thọ con người đạt đến 84.000 

năm thì dừng. Từ đó về sau cứ trải qua 100 năm thì tuổi thọ 

lại giảm đi 1 năm, cứ như vậy giảm mãi cho đến khi tuổi 

thọ chỉ còn 10 năm là thấp nhất. Khi tuổi thọ trung bình của 

con người là 10 năm, lại bắt đầu tăng dần như trước. Sự biến 

đổi tăng giảm này cũng giống như trong năm có những lúc 

ngày dài đêm ngắn, lại có những lúc ngày ngắn đêm dài, cứ 

như vậy mà tuần hoàn mãi mãi không dứt.” 1 

 Lời bàn 

Đức Thích-ca Như Lai ra đời vào lúc tuổi thọ trung bình 

của con người là 100 năm, nên vào đời vua Thành Khang rất 

1 Ở đây không nói rõ là kinh nào, nhưng chúng tôi tìm thấy nội dung tương tự 

trong sách Phật Tổ thống kỉ (佛祖統紀) do ngài Chí Bàn soạn vào đời Tống, tại 

trang 299, tờ a, quyển 30. Sách này có tổng cộng 54 quyển, được xếp vào Đại 

Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 49, kinh số 2035. 

146

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhiều người sống thọ đến gần trăm tuổi, như Vũ Vương thọ 

93 tuổi, Văn Vương thọ đến 97 tuổi. Thời Đường Ngu trước 

Văn Vương hơn ngàn năm, nên tuổi thọ tăng hơn 10 năm, 1 

vua Vũ thọ 106 tuổi, vua Thuấn thọ 110 tuổi, vua Nghiêu 

thọ đến 117 tuổi. Đế Khốc trị vì đến 70 năm, như vậy có thể 

đoán là tuổi thọ cũng rất cao. Chuyên Húc trị vì đến 78 năm, 

so với Đế Khốc còn cao hơn. Thiếu Hạo trị vì 84 năm, so với 

Chuyên Húc lại cao hơn nữa. Hoàng Đế trị vì 100 năm, so 

với Thiếu Hạo là tuổi thọ phải cao hơn. Viêm Đế ở ngôi đến 

140 năm, so với Hoàng Đế lại càng cao hơn nhiều. Từ đó suy 

ra trước thời Phục Hy có kỷ Nhân Đề, kỷ Tuần Phỉ, kỷ Tự 

Mệnh v.v... 2 trở ngược đến thời Nhân Hoàng3 trị dân, chẳng 

biết đã mấy mươi vạn năm qua, nên anh em Nhân Hoàng có 

9 người, cộng chung cả triều đại truyền đến 45.600 năm. Trở 

ngược đến thời Địa Hoàng rồi Thiên Hoàng, cũng không 

biết là bao nhiêu vạn năm, nên cả 2 vị ấy đều có tuổi thọ đến 

18.000 năm. 

Những điều trên đều được truyền lại trong sử sách, có 

thể khảo chứng rõ ràng. Các nhà Nho đời sau thấy nói về 

tuổi thọ ngày xưa đến mấy vạn năm cho là hoang đường, 

liền hết sức nỗ lực chỉnh sửa, loại bỏ đi những điều như thế, 

1 Theo đây mà xét thì chúng ta đang ở trong giai đoạn tuổi thọ giảm dần. 

2 Các tên kỷ ở đây thuộc về 10 kỷ (Thập kỷ). Theo truyền thuyết từ thời cổ đại thì từ khi trời đất mới hình thành, Nhân Hoàng giữ ngôi trị dân, cho đến năm thứ 

14 triều Lỗ Ai Công vào đời Xuân Thu (480 trước Công nguyên), cộng cả thảy 

là 2.760.000 năm, phân chia thành 10 kỷ, bao gồm các kỷ mang tên: Cửu Đầu, 

Ngũ Long, Nhiếp Đề, Hợp Lạc, Liên Thông, Tự Mệnh, Tuần Phỉ, Nhân Đề, Thần 

Thông, Sớ Cật. 

3 Nhân Hoàng là vị vua thứ ba trong truyền thuyết Trung Hoa. Trước ông là Địa Hoàng (thứ hai) và Thiên Hoàng (thứ nhất). 

147

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

quả thật là kiến thức quá hẹp hòi. Những người viết sử thời 

xưa ghi chép truyền lại các điều ấy không phải là vô căn cứ. 

Khổng tử sinh vào thời nhà Chu suy vi, vẫn có thể thấy được 

những chỗ thiếu sót của người chép sử, huống chi các vị sử 

thần từ thời Đường Ngu về trước, lẽ nào lại dối trá ghi chép 

những điều vô nghĩa vào chánh sử hay sao? 

Than ôi, mắt không nhìn thấy con gấu to, lại cho đó là con 

ba ba có 3 chân, ấy thật không phải vật quái lạ, mà do kiến 

thức của người chưa đầy đủ. Từ thời Chu Chiêu Vương đến 

nay lại đã trải qua 3.000 năm nữa, tuổi thọ trung bình của 

con người giảm thêm 30 năm, vì thế hiện nay xét thấy những 

người có tuổi thọ cao cũng đều ở mức trên dưới 70 tuổi. Đọc 

qua nhiều sách vở, mới thấy những lời trong kinh Phật là 

đúng thật. 

Hàn Xương Lê1 trong bài  “Phật cốt biểu”  nói rằng: “Đời 

thượng cổ không có Phật mà người ta sống thọ, đời sau có 

Phật mà người ta yểu mạng hơn.” Nói như vậy là đâu biết 

rằng hiện nay đang thời giảm kiếp? Vào thời tuổi thọ con 

người đến 80.000 năm thì 500 tuổi mới tính chuyện dựng vợ 

gả chồng. Thời đầu nhà Chu, 30 tuổi mới lập gia đình. Hiện 

nay, chưa quá tuổi 15 đã tơ tưởng chuyện ái tình, miệng còn 

hôi sữa đã nói ra toàn những lời tục tĩu! 

1 Tức Hàn Dũ (韓愈), một người có văn tài nhưng phản bác đạo Phật. Ông nổi 

tiếng với bài văn tế đuổi được cá sấu. Bài Phật cốt biểu ông viết năm 819, dâng 

lên vua Đường Hiến Tông để can ngăn việc vua tổ chức rước Xá-lợi Phật. Hiến 

Tông nổi giận ra lệnh xử tử, nhờ có một số các quan hết sức xin cho nên mới 

thoát chết, nhưng bị giáng chức xuống làm Thứ sử ở Triều Châu, một vùng rất 

xa xôi hẻo lánh. 

148

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

THÂN NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC BIỆT

Trong thời giảm kiếp, cứ trải qua 100 năm thì thân thể 

lại ngắn đi 1 tấc, qua 1.000 năm ắt ngắn đi 1 thước. 1 Vào 

thời đức Thích-ca Như Lai ra đời, thân người cao trung 

bình 8 thước. 2 Đến nay3 đã trải qua hơn 2.000 năm, thân 

người ngắn đi 2 thước, nên hiện nay chiều cao trung bình 

chỉ vào khoảng trên dưới 6 thước. Nói chung, khi tuổi thọ 

trung bình tăng lên ắt thân người cũng theo đó mà cao lớn 

hơn, khi tuổi thọ trung bình giảm, ắt thân người cũng theo 

đó mà thấp bé hơn. Cho đến sau thời kỳ phát sinh thiên 

tai dịch bệnh, tuổi thọ con người càng gần mức thấp nhất, 

thân người lại càng thấp bé hơn, chỉ khoảng hai gang tay, 

hoặc ba gang tay, có thể dùng những loại lúa đề, lúa bại4 

mà cho là lương thực tốt nhất; để tóc dài che thân, xem đó 

là y phục đẹp nhất; những dụng cụ dùng thường ngày đều 

chế tác theo hình dạng của binh khí như đao kiếm, côn 

trượng... 5

 Lời bàn

Có người khai quật ngôi mộ cổ trước thời Tùy Đường, 

tìm thấy bộ xương người rất lớn, so với bộ xương của người 

1 Các đơn vị tấc, thước, trượng được dùng ở đây là đơn vị đo lường thời cổ của Trung Hoa. Mỗi trượng bằng 10 thước, mỗi thước bằng 10 tấc. Mỗi tấc chỉ tương 

đương khoảng 3 cm. 

2 Hóa thân của đức Phật cao 1 trượng 6 thước. (Chú giải của soạn giả)

3 Tức vào thời tiên sinh An Sĩ (1656-1739). 

4 Lúa đề (稊), lúa bại (稗), là những giống lúa có hạt cực nhỏ. 

5 Hiện nay, những trâm cài tóc, bông tai. . . của phụ nữ cũng thường được làm theo hình dạng như cây đao, lưỡi búa. . . (Chú giải của soạn giả) 

149

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đời nay dài hơn đến 2 thước. Tôi có khảo cứu trong sách 

“Thiên nhân cảm thông ký”, thấy viết rằng: “Di chỉ nền kinh 

đô nước Thục trước đây, nằm trên núi Thanh Thành, hiện 

nay là đất Thành Đô, xưa kia vốn là một vùng biển cả.” 

Xưa vào thời đức Phật Ca-diếp, 1 có người đi theo dòng 

sông Tây Nhĩ, 2 khi thuyền ngang qua vùng này bỗng thấy 

trên bờ có một con thỏ, liền giương cung bắn, không biết 

rằng thỏ ấy vốn là thần biển hóa thành. Thần biển nổi giận, 

liền quật tung chiếc thuyền ấy lên, lật úp xuống, khiến cho 

đất cát lấp cạn khúc sông ấy mà thành đất bằng. Đến triều 

Tấn, có vị tăng thấy vùng đất ấy có nhiều kẻ nứt, liền theo 

vết nứt mà đào xuống tìm được nhiều bộ xương người cùng 

với đáy thuyền. Những bộ xương người đều dài đến hơn 3 

trượng. Đó là vì vào thời đức Phật Ca-diếp thì tuổi thọ trung 

bình của con người đến 20.000 năm. 

Tôi cũng có đọc sách “Khổng lý ký”, thấy có đoạn viết: 

“Đôi dép của Khổng tử, theo đơn vị đo lường hiện nay dài 

một thước ba tấc.” Như vậy có thể thấy, bàn chân của Khổng 

tử hoàn toàn không giống như bàn chân của người hiện nay. 

Tôi lại đọc thấy trong sách “Chu lễ” nói rằng “cán rìu dài 3 

thước, bề ngang 3 tấc”, như vậy cho thấy cánh tay của người 

thời đó không giống với cánh tay của người thời nay. Cho 

đến y phục, dụng cụ, chén bát... của con người cách nay 

1 Đức Phật Ca-diếp là một trong 7 vị Phật quá khứ, ra đời trước đức Phật Thích-ca, vào lúc tuổi thọ trung bình của con người là 20.000 năm. 

2 Xưa kia gọi là đầm Diệp Du, ngày nay là Nhị Hải, cũng gọi là Tây Nhị Hải, nằm về phía đông huyện Đại Lý, tỉnh Vân Nam. 

150

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trăm năm, chắc chắn cũng đều to lớn hơn so với hiện nay. 

Há chẳng phải là do thân người dần dần nhỏ đi nên vật 

dụng cũng theo đó mà nhỏ hơn đó sao? 

PHƯỚC BÁO CỦA CON NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC BIỆT

Con người quan trọng nhất là đức hạnh, nhờ đó mới có 

phước báo. Sau khi tuổi thọ trung bình giảm dần thì hết thảy 

mọi điều khác đều sút giảm, đức hạnh cũng theo đó mà suy 

giảm, phước báo mất dần đi. Có thể kể sơ lược ra đây như là bảy 

món báu1 sẽ mất dần; ngũ cốc thu hoạch dần dần ít hơn; chuyện 

ăn mặc ngày càng khó kiếm đủ hơn; hình thể dung nhan ngày 

càng xấu xí hơn; năng khiếu bẩm sinh ngày càng hôn ám, ngu 

muội hơn; tinh thần dần suy nhược hơn; phong tục ngày càng 

cao ngạo hơn; thân quyến ngày càng ít hòa thuận nhau hơn; 

thuế khóa, sai dịch ngày càng nặng nề, khắc nghiệt hơn; các 

tai nạn như lửa cháy, nước lụt, trộm cướp ngày càng hoành 

hành mạnh mẽ hơn; pháp Phật dần dần bị suy tàn; người hiền 

ngày càng suy tổn; các nhà Nho chân chính ngày càng hiếm 

thấy; những kẻ báng bổ Phật pháp ngày càng phát triển mạnh; 

những người giàu có ngày càng keo kiệt, bủn xỉn hơn... 

 Lời bàn

Sách vở ngôn từ của thế tục hẳn có những lúc không 

đúng thật, nhưng những gì được trích ra từ Kinh điển thì 

mỗi chữ mỗi câu luôn được chứng minh đúng đắn. Xét như 

vào thời Tam đại, người người đều sử dụng vàng ngọc để 

trao đổi tính toán, số lượng rất nhiều, chưa từng sử dụng 

1 Bảy món báu: gồm vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu và mã não. 

151

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

toàn bạc nén. Cho đến triều Hán về sau mới bắt đầu dùng 

bạc làm tiền tệ. 1 Nhưng lúc đó các nước nhỏ cũng vẫn còn sở 

hữu được các loại trân bảo quý giá như ngọc dạ quang, châu 

chiếu thừa, 2 không đến nỗi quá hiếm thấy như ngày nay. 

Ngày nay phải sử dụng loại bạc phẩm chất kém, lại thường 

cho đồng đỏ vào bên trong, ấy là vì bạc trắng tốt không đủ 

dùng nên phải dùng thêm đồng thay bạc. Như thế chẳng 

phải đúng là bảy món báu mất dần đi đó sao? 3

Một trăm mẫu4 ruộng vào đời nhà Chu chỉ tương đương 

với 22 mẫu thời nay. 5 Số lượng thu nhập từ 22 mẫu đó có thể 

nuôi ăn được 9 người. Sức ăn của mỗi người thời xưa lên đến 

một đấu gạo, 6 số lượng mỗi người ăn hết trong một năm ước 

chừng hơn 70 thạch của ngày nay, 7 9 người phải mất hơn 600 

1 Đại thần thời Hán Vũ Đế là Tang Hoành Dương dùng bạc đúc thành tiền. (Chú giải của soạn giả)

2 Ngọc dạ quang, châu chiếu thừa đều là những loại châu ngọc có khả năng tự 

phát sáng. 

3 Người xưa nói bách kim (百金) tức là chỉ 100 nén vàng. Hán Văn Đế nói rằng: 

“Tài sản của 10 hộ dân thuộc loại trung bình là 100 nén vàng.” (mỗi nén là 10 

lượng) Xem trong sách “Tôn tử binh pháp”, quyển thượng, có viết rằng: “Sử 

dụng 100.000 quân, mỗi ngày chi phí hết ngàn vàng.” Nếu như ngàn vàng đó 

mà hiểu là ngàn lượng vàng, thì tài sản trung bình của mỗi người dân đời Hán 

chỉ đạt số 10 lượng vàng, mà chi phí lương thực khí giới cho mỗi một người lính 

trong một ngày chỉ dùng đến một phần mười lượng vàng, liệu như vậy có hợp 

lý chăng? (Chú giải của soạn giả) 

4 Đơn vị đo lường ngày xưa, mỗi mẫu là một diện tích vuông vức 4 cạnh đều bằng 60 trượng, không giống như mẫu tây hay hecta ngày nay. 

5 Tức vào thời tiên sinh An Sĩ. 

6 Mỗi đấu bằng 10 thăng. 

7 Mỗi thạch bằng 10 đấu. Nếu tính theo như giai đoạn về sau thì mỗi thăng tương đương khoảng 1 lít, nên mỗi thạch bằng khoảng 100 lít. Nhưng nếu tính theo 

trọng lượng thì mỗi thạch bằng 120 cân. 

152

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thạch, tính ra mỗi mẫu ruộng có thể thu hoạch được khoảng 

hơn 30 thạch. Ngày tôi còn nhỏ được biết ở quê tôi mỗi mẫu 

ruộng chỉ thu hoạch được khoảng 3 hay 4 thạch. Kể từ năm 

Quý Hợi1 đời Khang Hy trở về sau, mỗi mẫu ruộng trước đây 

thu hoạch được 3 thạch đều sút giảm, không còn thu hoạch 

được đến số ấy. Như thế chẳng phải đúng là ngũ cốc thu hoạch 

dần dần ít hơn đó sao? 2

Vào thời cổ, nước nào không tích chứa nhu yếu đủ dùng 

được đến 10 năm thì gọi là “không sung túc”, không đủ 

dùng được đến 6 năm thì gọi là ở mức “nguy cấp”. Như 

vào thời hưng thịnh của hai triều Hán Đường, so ra cũng 

chỉ là “không sung túc”. Còn như hiện nay, chỉ cầu mong 

cho được đến mức “nguy cấp” của xưa kia mà còn không 

thể được! Như thế chẳng phải đúng là chuyện ăn mặc ngày 

càng khó kiếm đủ hơn đó sao? 

Vào thời cổ, các bậc vua chúa công hầu cao quý vẫn 

thường hạ mình tìm đến giao du với các bậc ẩn sĩ nơi thâm 

sơn cùng cốc; hàng khanh tướng được người tôn kính vẫn 

chịu khó nhọc đi bộ mà không ngồi xe. Hiện nay thì khác, 

người vừa mới phụng mệnh làm quan đã lập tức lên mặt 

khinh miệt những kẻ tri giao bằng hữu, còn bọn sai nha tiểu 

tốt cũng ngang nhiên ngồi xe che lọng. Như thế chẳng phải 

đúng là phong tục ngày càng cao ngạo hơn đó sao? 

1 Tức năm 1683. 

2 Vào khoảng các niên hiệu Long Khánh, Vạn Lịch triều Minh, có người trong 

lúc tu sửa chùa Tiến Nghiêm ở Côn Sơn, tìm được trong đống ngói cổ một vật 

tượng hình bó lúa, quả thật là cổ vật từ đời Đường. Bông lúa nhìn thấy dài đến 

hơn một thước, theo đó mà ước tính thì mỗi mẫu ruộng phải thu hoạch đến 

hơn 10 thạch. Bông lúa ngày nay không dài quá 4 tấc. (Chú giải của soạn giả) 

153

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Vào thời cổ, các bậc cao tăng khi đến gặp vua, vua không 

dám gọi thẳng bằng tên, mà khi ban chiếu thư cũng tôn kính 

gọi là thầy. Đường Thái Tông soạn bài tựa “Tam tạng Thánh 

giáo tự”, hết lòng bày tỏ sự khâm phục, tôn sùng Phật giáo. 

Khi Pháp sư Huyền Trang thị tịch, Đường Cao Tông hay tin 

liền nói với các quan hầu cận rằng: “Trẫm đã mất đi một báu 

vật của quốc gia.” Liền ngưng việc triều chính trong 5 ngày. 1 

Niên hiệu Cảnh Long năm thứ 2 đời Đường Trung Tông, 2 

vua sắc cho Cao An sai Thôi Tư Lượng lo việc nghênh tiếp 

Đại sư Tăng-già đến kinh đô, nhà vua cùng với trăm quan 

đều cúi đầu tự xưng là đệ tử. 3 Niên hiệu Hiển Khánh năm 

thứ nhất đời vua Đường Cao Tông, 4 vua ban sắc chỉ rằng, tất 

cả tăng ni trong nước nếu có vi phạm vào pháp luật, phải áp 

dụng theo giới luật nhà Phật mà xử trị, không được xử giống 

như dân thường. 5 Vào triều Tống Chân Tông, vua ban chiếu 

lệnh cho dân trong nước phải tránh không được gọi tên húy 

của thiền sư Chí Công, phải xưng là Bảo Công. 6 

Đời Tống, các vua Thái Tổ, Thái Tông, Chân Tông, Nhân 

Tông, Cao Tông, Hiếu Tông thảy đều ủng hộ phát triển mạnh 

mẽ Phật pháp, có lúc các vua thân hành lễ bái nơi chùa chiền, có 

khi lại cung thỉnh chư tăng vào hoàng cung thuyết pháp, đều 

1 Xem Cao tăng truyện. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức năm 708. 

3 Trích từ các sách “Kim thang biên” và “Thống kỷ”. (Chú giải của soạn giả) 4 Tức năm 656. 

5 Trích từ sách “Đường thư”. 

6 Xem trong sách “Chí Công thiền sư hậu hành trạng” (誌公禪師後行狀). Sách 

này do thân phụ của Trương Nam Hiên là Trung Hiếu Công biên soạn. 

154

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

là những việc làm hưng thạnh Phật pháp. Ngày nay những kẻ 

trí thức thường cao ngạo bướng bỉnh, đa số khi gặp tượng Phật 

không lễ bái, gặp bậc cao tăng cũng không kính lễ. Như thế 

chẳng phải đúng là pháp Phật dần dần bị suy tàn đó sao? 

Khổng tử, Nhan Hồi xây dựng sự nghiệp giáo hóa chỉ quý 

trọng việc tự thân thực hành, không xem trọng việc nói nhiều; 

nhấn mạnh ở việc tự sửa đổi hoàn thiện bản thân, xem nhẹ việc 

chỉ trích người khác. Mạnh tử phản bác Dương Chu, Mặc Địch, 

đó là chuyện vạn bất đắc dĩ, cũng ví như các vị thuốc đại hoàng, 

ba đậu, 1 thầy thuốc giỏi chỉ thỉnh thoảng mới dùng đến một 

lần, không thể mỗi ngày đều dùng. Ngày nay, những kẻ thư 

sinh còn chưa đỗ đạt, góp nhặt được năm ba câu nghị luận phỉ 

báng Phật pháp đã tự xem mình như Trình, Chu2 tái thế. Lại 

có những đám trẻ con miệng còn hôi sữa, chỉ quen thói khoa 

trương khoác lác lại tự ý chủ trương lập ra học phái này nọ. 

Như thế chẳng phải đúng là các nhà Nho chân chính ngày càng 

hiếm thấy đó sao? 

Nay chỉ nêu lên mấy việc như thế, còn những điều khác 

đều có thể so sánh suy luận để thấy rõ. 

NGƯỜI CHẾT CÓ SÁU ĐIỀU NGHIỆM BIẾT ĐƯỢC

Nếu muốn biết một người sau khi chết sinh về đâu, chỉ cần 

quan sát vùng hơi ấm cuối cùng trên thân thể lúc lâm chung. 

1 Đại hoàng và ba đậu là những vị thuốc phải thận trọng khi dùng vì có thể gây các tác dụng không tốt nếu dùng thường xuyên. Hai vị này có thể kết hợp để trị 

chứng kiết lỵ đi tiêu ra máu. 

2 Chỉ cho hai anh em Trình Di, Trình Hạo và Chu Hy. 

155

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Nếu phần dưới thân thể lạnh dần trước, hơi ấm dồn lên 

đỉnh đầu, ắt là người đó đã chứng đắc quả vị, quyết định 

thoát khỏi sinh tử. 

Nếu hơi ấm dồn lại nơi khoảng giữa hai chân mày, người 

ấy ắt sẽ tái sinh lên cõi trời. 

Nếu hơi ấm dồn lại nơi khoảng vùng bên trên trái tim, 

người ấy sẽ tái sinh cõi người. 

Nếu phần trên thân thể lạnh dần trước, hơi ấm dồn về 

nơi vùng bụng, người đó ắt sinh vào cảnh giới ngạ quỷ. 

Nếu hơi ấm dồn lại nơi hai đầu gối, ắt phải sinh làm 

súc sinh. 

Nếu hơi ấm dồn lại dưới hai lòng bàn chân, ắt phải sinh 

vào địa ngục. 

LUẬN VỀ ĐỜI TRƯỚC

Người sinh ra ở đời, hoặc từ các cõi trời sinh đến, hoặc 

từ trong cõi người tái sinh, hoặc từ các loài vật khác, hoặc từ 

các cảnh giới a-tu-la, ngạ quỷ, địa ngục mà tái sinh. Chỉ cần 

quan sát tướng mạo, thân hình, cung cách nói năng động 

tịnh thì có thể biết rõ được. Chỉ sợ rườm rà nên không nêu 

rõ chi tiết ở đây. 

156

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

VU CÔNG XỬ ÁN, XÂY CỔNG LỚN 

ĐỢI XE BỐN NGỰA

 Giảng rộng

Trong 6 câu từ đây trở đi, Đế Quân lựa chọn ngẫu nhiên 

đưa ra 4 trường hợp chứng minh về nhân quả để làm nền 

tảng cho 2 câu dưới là:  “Muốn tạo ruộng phước rộng sâu, ắt 

 phải dựa vào một tấm lòng này.” 

“Giúp người, cứu kiến” là gieo trồng ruộng phước theo 

cách thuận; “Xử án, chôn xác rắn” là gieo trồng ruộng phước 

theo cách nghịch. Xử án vốn là việc mang điều dữ đến cho 

người, nhưng ngược lại có thể giúp “xây cổng lớn đợi xe bốn 

ngựa”, là vì sao? Đó là vì Vu Công giữ chức quan coi ngục 

xử án, nhưng tấm lòng của ông lại không phải là tấm lòng 

hung hăng trong việc coi ngục xử án. “Cổng lớn” của nhà 

ông vốn được xây nên chính từ tấm lòng hiền thiện của ông. 

Mạng người có quan hệ đến ý trời, việc đưa ra phán 

quyết xử án là cực kỳ quan trọng, nếu xem lại dù chỉ có chút 

sai sót nhỏ thì hối tiếc cũng không còn kịp nữa. Trong chúng 

ta nếu có ai phải vâng lệnh làm công việc xử án, ắt phải hết 

sức lưu tâm tỉnh táo trong từng giây phút, xử sự phải cẩn 

trọng như đứng bên bờ vực, như giẫm trên lớp băng mỏng, 

nguy hiểm chết người; phải biết sợ sệt như có trời đất quỷ 

thần đang đưa mắt giận dữ theo dõi mình; như cha mẹ, vợ 

con, thân quyến của bị cáo đang kêu gào khóc lóc oán hận 

nhìn mình. 

157

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Không thể khinh suất theo ý riêng mà lạm dụng các điều 

luật quá tàn khốc, nghiêm khắc; không thể dễ dàng nghe 

theo lời nói sai lầm của thuộc cấp; không thể lạm dụng nhục 

hình tàn khốc bức bách tội nhân phải nhận tội; không thể 

hối hả phân xử qua loa rồi kết án một cách vụng về tắc trách; 

không thể ỷ vào sự sáng suốt thông minh của mình mà ức 

đoán sự việc; không thể vì nhận lời ủy thác, nhờ cậy hay 

thỉnh cầu của người khác mà bẻ cong lý lẽ, lạm dụng hình 

luật nghiêm khắc; không thể vâng lệnh hoặc thuận theo ý 

muốn của cấp trên; không thể chỉ hoàn toàn dựa theo những 

lời bẩm báo từ cấp dưới. 

Không thể vì sự ngay thẳng chính trực của nguyên cáo 

mà khởi tâm thiên vị nổi giận với bị cáo; không thể nhân 

lúc có men rượu mà lạm dụng quyền uy, hình phạt. Nếu 

không chứng minh được bị cáo vô tội, theo luật phải lãnh 

án, không được tùy tiện tăng thêm hình phạt roi vọt. Nếu 

không phải tội thực sự nghiêm trọng, không được khinh 

suất tống giam tù ngục. 

Đối với các trường hợp cố tình vu cáo người khác, phải 

theo đúng luật nghiêm trị để răn dạy. Phân xử dứt khoát rạch 

ròi những trường hợp thực sự liên lụy đến vụ án để làm yên 

lòng những người lương thiện. Bị cáo triệu tập đến lúc nào 

thì thẩm vấn, tra xét ngay lúc ấy, không được để dây dưa kéo 

dài, hẹn sang ngày khác, khiến người phải đi lại nhiều lần. 

Đối với những vụ kiện có người đứng trung gian khiếu tố thì 

thẩm tra tìm hiểu xong phải lập tức tiến hành tạm giữ, tra xét, 

không tạo điều kiện dây dưa để đôi bên nguyên, bị tiếp tục 

đấu đá nhau khiến cho người ngoài được thủ lợi. 

158

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Tốt nhất là bất cứ lúc nào có thể được thì nên khuyến 

khích sự thương lượng hòa giải giữa đôi bên, lấy đó làm 

biện pháp để giải trừ tội lỗi. Trên công đường làm vẻ mặt 

nghiêm khắc là vì muốn cho kẻ sai lầm phải hồi tâm thú 

nhận tội lỗi, thật không phải giả dối. Làm quan được xưng 

tụng thanh liêm là điều cao quý, lại càng phải thêm đức 

khoan thứ nhân hậu. Có thể giữ được sự điềm tĩnh tự chế là 

khí độ lớn lao, lại càng phải thêm đức tinh chuyên cần mẫn. 

Học theo đức độ khoan nhân khi sử dụng hình phạt, nên 

giảm nhẹ sự đau đớn cho người. Thấy người đang bị giam 

cầm lao ngục phải khởi lòng thương, nên nghiêm cấm và 

trừng phạt những thuộc cấp đối xử tàn bạo hung ác với tội 

nhân. Phải quan tâm đến việc ăn uống của tội nhân, luôn 

được đầy đủ và đúng giờ, không trễ nãi. Đối với những tội 

nhân đã phán quyết tử hình, phải dốc lòng hết ý tìm cầu 

chứng cứ có thể giúp miễn tội chết; không được đối với 

những trường hợp có thể giữ mạng sống lại cố phán tội chết. 

Đối với tội nhân đã cao niên, nên khởi tâm xem như chú, 

bác của mình; đối với tội nhân xấp xỉ tuổi mình, nên khởi 

tâm xem như anh em một nhà; đối với những tội nhân còn 

ít tuổi, nên khởi tâm xem như con cháu của mình. Trên thì 

luôn suy ngẫm phải hành xử thế nào để hài lòng ông bà tổ 

tiên đời trước; dưới thì luôn nhớ nghĩ phải làm sao để tích 

lũy âm đức che chở cho con cháu đời sau. 

Tuy chỉ tạm mượn chức quan, nhưng tận tâm tận lực 

hành xử được như thế ắt có thể cứu nhân độ thế, đâu chỉ là 

“xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa” mà thôi? 1 

1 Nguyên bản có đưa vào đây mục Thận hình đồ nói về những trường hợp cần 

159

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

XỬ ÁN CÔNG BÌNH KHOAN THỨ1

Niên hiệu Trinh Quán thứ nhất đời nhà Đường, 2 ở Thanh 

Châu có vụ mưu phản, người bị bắt giam đầy trong ngục, vua 

ban chiếu sai Tiết Nhân Sư tra xét vụ án này. 

Nhân Sư vừa đến liền truyền tháo bỏ hết gông cùm, cho 

phạm nhân ăn uống no đủ, tắm gội sạch sẽ, sau đó chỉ trừng 

trị một số tên cầm đầu trong vụ ấy mà thôi. Tôn Phục Già 

ngờ rằng số người được tha bổng quá nhiều, Nhân Sư liền 

nói: “Trong việc xử án cần phải lấy điều nhân nghĩa khoan 

thứ làm căn bản, sao có thể chỉ vì muốn tránh tội cho bản 

thân mình mà biết người khác bị oan không cứu? Nếu quả 

như làm thế mà trái ý hoàng thượng thì dù phải hy sinh 

mạng sống này tôi cũng vui lòng.” 

Sau vua cho người thẩm tra lại vụ án ấy lần nữa, quả nhiên 

những người được Nhân Sư tha bổng đều đã bị bắt oan. 

 Lời bàn

Quan Tư Khấu cai quản hình ngục là Cung Chi Lộc dâng sớ 

tâu lên rằng: “Xưa nay việc xử án sai lầm xử nhẹ hơn so với tội 

trạng, so ra không nghiêm trọng bằng việc kết án oan sai người 

vô tội. Nay vâng mệnh khảo xét quan lại phụ trách xử án, thấy 

hạn chế các biện pháp tra tấn, nhục hình, nhưng xét vì ngày nay trên thế giới 

cũng như Việt Nam đều theo khuynh hướng hủy bỏ hoàn toàn mọi hình thức tra 

tấn (qua Công ước chống tra tấn) nên nội dung này không còn phù hợp nữa, 

chúng tôi đã lược đi. 

1 Trích từ sách Đường thư. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 627. 

160

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trưng dẫn điều luật không phù hợp, kết án qua loa khinh suất 

thì lập tức luận tội. Xét thấy quan lại chỉ nghĩ đến đường công 

danh của bản thân họ mà không hề nghĩ đến tính mạng người 

khác, đối với những vụ án cần phải xem xét nghị án lần nữa, thì 

lại chọn cách an ổn cho mình nên đẩy phạm nhân vào chỗ chết. 

Như khi thừa mệnh tra xét quan lại mà thấy quả thật đã để tình 

riêng làm sai lệch phép nước thì nên trị tội. Còn những trường 

hợp phán quan xử nhẹ hơn hoặc quyết định tha bổng chưa thỏa 

đáng thì nên tha thứ, miễn xử phạt. Như vậy có thể khiến cho 

quan lại bớt đi mối lo lắng khi xử án, mà việc xử án cũng thêm 

phần nghiêm minh và hợp với đạo lý.” 

Tiên sinh Cung Chi Lộc quả thật nhân hậu biết bao! 

Ngày sau ắt sẽ được hưng long thịnh vượng. 

BIỆN GIẢI CHO TÙ BỊ OAN1

Lưu Túc làm quan vào triều Kim, 2 có người ăn trộm lụa 

là, châu báu trong công khố. Kẻ trộm còn chưa bị bắt, nhưng 

lại bắt được người môi giới bán châu báu cùng thuộc hạ giữ 

kho liên đới cả thảy 11 người. Hình bộ thụ lý, quyết định xử 

tử hình tất cả. Lưu Túc nói: “Trong vụ này vẫn chưa bắt được 

tội phạm chính, giết những người này như vậy là oan uổng.” 

Vua Kim nổi giận không muốn nghe. Lưu Túc nỗ lực hết 

sức để biện giải sự việc, nhờ đó mà không một người nào 

phải chết. Về sau Lưu Túc được phong Hình Quốc Công. 

1 Trích từ sách Kim sử - 金史. (Chú giải của soạn giả)

2 Triều Kim do tộc người Nữ Chân sáng lập, cầm quyền vào khoảng những năm 

1115 đến 1234, tồn tại song song với triều Nam Tống ở Trung Hoa. 

161

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Việc hóa giải oan tình cho kẻ bị hàm oan, có ai lại không 

muốn? Chỉ là vì không khỏi lo sợ chọc giận cấp trên, lại sợ 

trái ý gây hiềm khích với quan viên cộng sự, vì thế mà trong 

lòng muốn nói nhưng không dám nói ra. Huống chi là việc 

can gián trái ngược ý vua, khác nào như vuốt râu hùm, dám 

động đến oai trời? Tấm lòng cương trực của Lưu Túc khi 

dám làm việc ấy, quả không mấy ai sánh nổi. 

BA CON ĐỀU VINH HIỂN1

Thạnh Cát làm quan Đình Úy vào triều Minh, việc xử án 

chưa từng để vụ nào phải kéo dài hay oan uổng. Mỗi độ đông 

về là lúc định lại danh sách tù nhân, người vợ cầm đuốc đứng 

bên soi cho, Thạnh Cát tay cầm sổ ghi tên tù nhân mà rơi 

nước mắt. Người vợ bảo ông rằng: “Ông vì thiên hạ giữ việc 

thi hành pháp luật, không được kết tội oan uổng cho người, 

mới tránh cho con cháu mai sau không phải gặp tai ương.” 

Làm quan Đình Úy được 12 năm, dân chúng đều xưng 

tụng là công bình, khoan thứ. Một hôm bỗng có con chim 

khách trắng đến làm tổ nuôi con trên cây đại thụ ngay trước 

sân nhà Thạnh Cát, mọi người đều cho đó là điềm lành. Sau 

Thạnh Cát sinh được 3 người con trai, thảy đều vinh hiển. 

 Lời bàn

Đường Thái Tông từng nói với các quan hầu cận rằng: 

“Thời xưa khi phải tử hình tội nhân thì bậc quân vương ngưng 

việc tấu nhạc trong cung, giảm bớt món ăn thường nhật. Ta 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục -勸懲錄. (Chú giải của soạn giả)

162

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

vốn đã không thường tổ chức vũ nhạc trong cung, nhưng mỗi 

lần như vậy đều bỏ không ăn thịt uống rượu.” Những kẻ đang 

làm quan, sao có thể không biết đến việc ấy? 

KHÔNG BẮT BỚ PHỤ NỮ1

Vương Khắc Kính làm quan Diêm Vận Sứ2 vùng Lưỡng 

Triết. 3 Vùng Ôn Châu cho áp giải tội phạm đến, trong số đó 

có một phụ nữ cũng bị áp giải chung. Vương Khắc Kính nổi 

giận quát: “Sao có thể áp giải phụ nữ cùng đi trên đường xa 

ngàn dặm, phải chung đụng với quân binh sai dịch hỗn tạp 

như thế này? Từ nay về sau không được bắt bớ phụ nữ nữa.” 

Sau đó liền cho bổ sung thành điều lệnh như thế. 

 Lời bàn

Một cơn giận của Vương Khắc Kính thật đầy lòng nhân 

hậu, bảo toàn được cho rất nhiều phụ nữ không phải chịu 

cảnh ô nhục. Từ đó mà suy ra, không chỉ riêng phụ nữ, mà 

cả những đối tượng như người già yếu, suy nhược, bệnh tật, 

tàn phế, cho đến tăng ni, đạo sĩ, những người có danh phận 

thể diện, hết thảy đều không nên đối đãi khinh suất. 

HÀNH PHÁP NGHIÊM KHẮC KHÔNG CON NỐI DÕI4

Vào cuối đời nhà Minh, châu Cao Bưu có người họ 

Từ, làm quan đến chức Quận thủ, 5 thanh liêm chính trực, 

1 Trích từ sách Bất khả bất khả lục -不可不可錄. (Chú giải của soạn giả)

2 Quan chủ quản việc liên quan đến sản xuất và vận chuyển muối. 

3 Lưỡng Triết: chỉ chung 2 tỉnh Triết Đông và Triết Tây. 

4 Trích từ sách Công quá cách - 功過格 (Chú giải của soạn giả)

5 Quận thủ: chức quan đứng đầu một quận. 

163

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nghiêm giữ theo pháp luật. Thuộc cấp dưới quyền mỗi khi 

sai hạn một ngày đều phải bị phạt đánh 5 trượng. Có một 

người trễ hạn 6 ngày, theo luật phải chịu 30 trượng, van 

xin không được, cuối cùng bỏ mạng trong khi bị đánh. 

Người ấy có đứa con còn nhỏ tuổi, nghe tin kinh hãi, xúc 

động quá mà chết. Người vợ đau buồn thảm thiết, treo cổ 

tự vẫn. 

Đến khi họ Từ mãn quan về quê, chỉ có một đứa con, 

hết sức thương yêu. Bỗng nhiên đứa con ngã bệnh, nói với 

cha: “Có người đuổi bắt con.” Trong chốc lát lại đổi giọng 

chửi mắng: “Tao có tội gì lớn chứ? Sao giết cả nhà tao ba 

mạng?” Vừa nói xong thì chết. Họ Từ sau đó không con 

nối dõi. 

 Lời bàn

Các quan thanh liêm phần lớn không để lại phước đức 

cho con cháu, đại thể thường là do giữ theo hình pháp quá 

nghiêm khắc. Họ Từ khi còn đang làm quan, lẽ nào chẳng tự 

cho mình là thưởng phạt hết sức nghiêm minh? Thế mà kết 

quả thuộc cấp dưới quyền cả nhà 3 người phải chết thảm, 

rồi chính đứa con mình cũng chết theo. Đáng thương thay! 

164

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

HỌ ĐẬU GIÚP ĐỠ MUÔN NGƯỜI, 

MỘT CỘI SINH NĂM CÀNH QUẾ

 Giảng rộng

Giúp người cũng có rất nhiều phương thức. Người đói 

thiếu thì giúp cho thức ăn, kẻ rét mướt thì giúp quần áo mặc, 

người có bệnh thì cấp phát thuốc men, người túng quẫn thì 

giúp cho tiền bạc, gặp khi tối tăm thì giúp đèn lửa, gặp người 

đấu đá sát phạt nhau thì khuyến khích hòa giải, gặp kẻ ngu khờ 

thì dẫn dắt theo đường trí tuệ... những việc như vậy đều gọi là 

giúp người. Mỗi giây mỗi phút đều khởi tâm nhân từ khoan 

hậu hướng đến muôn người muôn vật, như thế thì không chỉ 

riêng người giàu sang phú quý mới có khả năng cứu giúp, mà 

dù nghèo khó cũng vẫn có thể khởi tâm giúp người. 

 Trưng dẫn sự tích

BÁN RUỘNG GIÚP NGƯỜI1

Vào triều Minh, đất Dự Chương2 có một thư sinh tên 

là Nhiêu Thường. Một hôm giữa đường gặp một người 

cùng quẫn phải bán vợ cho người khác mang đi phương xa, 

đang lúc vợ chồng từ biệt nhau khóc lóc thảm thiết. Nhiêu 

Thường động lòng thương, gạn hỏi số tiền người kia đang 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay là Nam Xương thuộc Giang Tây. 

165

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cần là bao nhiêu, rồi lập tức về nhà bán ruộng mang tiền đến 

giúp. Nhờ đó mà vợ chồng người kia lại được đoàn tụ. 

Đến khoa thi năm đó, vị quan chủ khảo bỗng nhiên nằm 

mộng thấy một vị thần mặc áo giáp vàng hiện ra bảo rằng: 

“Vì sao ông lại không chấm đậu cho kẻ bán ruộng giúp 

người kia?” Quan chủ khảo giật mình tỉnh giấc, lập tức kiểm 

lại thì quả nhiên phát hiện mình đã bỏ sót một quyển bài 

thi, bèn mang ra chấm. Bài thi ấy trúng tuyển, được xếp thứ 

ba, chính là bài thi của Nhiêu Thường. Đến khi dự yến tiệc 

mừng các vị tân khoa, quan chủ khảo được biết việc Nhiêu 

Thường bán ruộng giúp người, qua đó mới hiểu được lời 

của thần nhân trong mộng. 

Về sau, Nhiêu Thường có 3 người con trai là Cảnh Huy, 

Cảnh Diệu, Cảnh Vỹ, đều nối tiếp nhau đỗ đạt. 

 Lời bàn

Tiền tài ruộng đất, người đời đều quý tiếc như mạng 

sống của mình, nhưng trong kinh Phật luôn ví những thứ 

ấy như bóng trăng trong nước, như dáng hoa trong gương, 

như châu báu trong giấc mộng. Vì sao vậy? Bởi vì trước mắt 

chỉ tạm thời ôm giữ sử dụng, một mai khi từ bỏ cõi đời sẽ 

không thể mang theo được gì. Ngày nay, mỗi khi viết giấy 

bán ruộng đất hẳn đều phải ghi rằng: “Thuận theo giấy làm 

bằng, vĩnh viễn làm chủ tài sản này.” Than ôi, tài sản hóa ra 

là chủ, mà thân này chỉ là khách tạm. Chủ nhân còn không 

thể vĩnh viễn lưu giữ được khách, huống chi là khách làm 

sao có khả năng giữ mãi được chủ? Nhưng nếu như quả thật 

muốn mang theo sau khi chết thì vẫn có cách để mang theo. 

166

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Ấy là hãy dùng tài sản mà làm việc thiện, bố thí giúp người, 

tạo được phước đức thọ sinh trong cõi trời người, ắt sẽ luôn 

giữ được sự an ổn, giàu có, tôn trọng, hiển vinh. Hiểu rõ 

được điều ấy ắt thấy rằng việc Nhiêu Thường bán ruộng 

giúp người, hóa ra chính là cách để giữ gìn sản nghiệp. 

Người nào biết giữ gìn sản nghiệp theo cách đó mới có 

thể nói là “vĩnh viễn làm chủ tài sản này”. Hơn nữa, ai ai 

cũng có thể làm được như vậy cả. 

THOÁT CHẾT LẠI ĐỖ GIẢI NGUYÊN1

Tỉnh Hà Nam có vị Giải Nguyên họ Phan. Lúc trước, khi 

lên tỉnh dự kỳ thi Hương, Phan sinh cùng đi với hai người bạn. 

Đến chỗ trọ lại, có một thầy tướng rất giỏi nói riêng với hai 

người bạn rằng: “Tôi xem tướng Phan sinh sắp gặp đại nạn, tốt 

nhất hai người nên khuyên anh ấy lánh đi nơi khác.” 

Hai người bạn nghe vậy liền lấy cớ chỗ trọ chật chội quá, 

mỗi người tặng cho Phan sinh 2 đỉnh bạc rồi bảo anh đi tìm 

chỗ trọ khác. 

Phan sinh nghe lời, đi tìm được một chỗ trọ khác. Đến 

đêm lại đi dạo ven bờ sông thì bỗng nhìn thấy một người 

phụ nữ sắp nhảy xuống sông tự vẫn. Phan sinh liền ngăn lại, 

gạn hỏi nguyên nhân, người ấy kể rằng: “Chồng tôi buôn 

bán vải lụa, thu gom được một số khá nhiều. Gặp lúc anh ấy 

vừa đi vắng, có người vào mua tôi bán hết được 4 đỉnh bạc, 

chẳng ngờ sơ ý không xem kỹ, đều là bạc giả. Chồng tôi trở 

1 Trích từ Cảm ứng thiên tiên chú -感應篇箋註. (Chú giải của soạn giả)

167

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

về nhất định thế nào cũng trách mắng, nên tôi chỉ còn cách 

tìm đến cái chết mà thôi.” 

Phan sinh liền lấy trong tay áo ra 4 đỉnh bạc đưa cho cô ấy 

để bù vào chỗ bạc bị lừa mất. Sau đó trở về nhà trọ, thiếu tiền 

chi trả liền bị chủ quán trọ nhiếc mắng nhiều lời khó nghe, 

đành phải dọn đi, tìm đến xin trú ngụ trong một ngôi chùa. 

Đêm ấy, có vị tăng trong chùa mộng thấy nhiều vị thần 

từ trời hiện xuống. Một vị nói: “Bảng vàng khoa này đã 

định, nhưng người được chọn đỗ Giải nguyên gần đây lại 

làm việc tổn đức nên bị Ngọc Đế xóa tên rồi, hiện vẫn chưa 

có người thay thế.” 

Một vị thần khác nói: “Phan sinh đang ngụ trong chùa 

này có thể thay thế được.” Lại nghe tiếng một vị nói: “Tướng 

của Phan sinh là sắp chết bất đắc kỳ tử, làm sao có thể chọn 

thay Giải nguyên?” Một thần khác đưa hai tay xoa mặt Phan 

sinh rồi nói: “Bây giờ chẳng phải đã là tướng Giải nguyên 

rồi sao?” 

Vị tăng ghi nhớ những lời đã nghe, sau đó khoản đãi 

Phan sinh hết sức trọng hậu. 

Sau khi dự thi xong, Phan sinh tìm đến chỗ hai người 

bạn để cảm ơn. Người thầy tướng hôm trước vừa nhìn thấy 

Phan sinh đã kinh hãi kêu lên: “Ông làm được công đức 

gì mà tướng mạo đổi khác thế này? Giải nguyên khoa thi 

Hương này, ngoài ông ra không thể là ai khác.” 

Khi công bố kết quả kỳ thi, quả nhiên đúng vậy. 

168

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Làm một việc thiện, nên tưởng như nước vỡ bờ đê, cuồn 

cuộn chảy không thể ngăn lại, gấp rút quyết định, như thế 

mới thành tựu. Phan sinh nếu có mảy may suy đi tính lại 

chuyện bản thân mình, hiện đang ứng thí mà tiền bạc không 

đủ, chắc gì đã không bỏ dở việc thiện muốn làm, nửa chừng 

ngưng lại? Trong lúc ấy Phan sinh thật chỉ biết có người 

đang cần được cứu, mà không suy tính đến việc riêng của 

mình, nên việc cứu người mới thành tựu. Nhưng rồi hóa ra 

chỉ với 4 đỉnh bạc mà thoát được một cái chết bất đắc kỳ tử, 

sau lại đỗ Giải nguyên! 

Nhân đây nhớ lại hồi mùa đông năm Kỷ Tỵ thuộc niên 

hiệu Khang Hy, 1 tôi đến Trừng Giang2 dự khoa tiểu thí. 3 

Khi ấy, có một người giúp việc ở chỗ các quan khảo thí tên 

là Chu Quân Ngọc làm mất số tiền lớn của người khác gửi, 

thật khó có khả năng bồi hoàn nên đau khổ cơ hồ không còn 

muốn sống nữa. Tôi nghe chuyện như vậy hết sức thương 

xót, trong lòng muốn trợ giúp cho ông ta đôi chút, nhưng 

khổ nỗi thấy tiền mang theo chi dụng còn ít quá, nên rốt lại 

không giúp. 

Không bao lâu sau, tôi quay về huyện Côn Sơn. Lúc quan 

khảo thí phân phát quyển bài thi phúc thí4 của Trường Châu, 5 

1 Tức là năm 1689. 

2 Nay là Giang Âm thuộc tỉnh Giang Tô. 

3 Khoa thi ở cấp huyện, trước khi lên thi Hương ở cấp tỉnh. 

4 Kỳ thi xưa phân làm 2 lần, lần đầu gọi là sơ thí, lần sau gọi là phúc thí. 

5 Nay là Tô Châu. 

169

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

tôi vốn đã được chấm đỗ hạng nhì, nhưng chỉ được biết thứ 

hạng, chưa chính thức công bố tên tuổi nên mọi người chưa 

ai được biết. Rốt lại đến kỳ phúc thí tôi cũng chưa được chính 

thức nhìn thấy tên mình. Thời bấy giờ ở huyện Côn Sơn không 

có ai giữ quyển thi của Trường Châu ngoài Chu Quân Ngọc. 

Họ Chu với tôi lại không quen biết nhau, cũng không biết 

người đỗ hạng nhì chính là tôi. Giá như ngày trước tôi không 

quá quan tâm đến chuyện sở phí của riêng mình mà quyết 

lòng dành được chút tiền ít ỏi để giúp đỡ họ Chu, ắt hẳn ông 

ấy sẽ vì cảm ân nghĩa đó mà lấy quyển thi phúc thí đưa cho tôi 

xem. Tôi mãi vẫn không được thấy tên mình cho đến 2 năm 

sau đó. Đem trường hợp của mình mà so với chuyện của họ 

Phan, tôi thật lấy làm xấu hổ! 

GIÚP NGƯỜI SAU ĐƯỢC ĐỖ ĐẠT1

Ở Hoa Đình2 có người nho sĩ là Lý Đăng Doanh, nhà 

nghèo chỉ có 2 mẫu ruộng. Người thuê ruộng ấy bị bệnh 

nên ruộng bỏ hoang, buộc phải bán đứa con để có thể nộp 

tiền thuê ruộng cho Đăng Doanh. Đăng Doanh nghe biết 

chuyện động lòng thương, nói với người ấy: “Ông vì bị bệnh 

nên mới không cày ruộng được, chẳng có lỗi gì. Tôi đây tuy 

nghèo nhưng vẫn còn có thể tự sinh sống, sao có thể để cho 

cha con ông phải chia lìa? Ông mau mau mang tiền đến 

chuộc con về.” Nhưng người chủ đã mua đứa con lại không 

đồng ý cho chuộc lại. Đăng Doanh liền nói: “Tôi chỉ là nhà 

nho nghèo túng mà còn có thể không lấy tiền thuê ruộng; 

1 Trích từ sách Vị toản Công quá cách - 彙纂功過格. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay nằm về phía tây huyện Tùng Giang, thuộc Thượng Hải. 

170

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhà ấy giàu có ắt phải biết chuyện tu nhân tích đức, tôi sẽ vì 

ông mà đến đó thuyết phục.” Nói rồi cùng đi với người thuê 

ruộng đến nhà chủ đã mua đứa con, liền giúp chuộc được 

về, cha con đoàn tụ. 

Người thuê ruộng cảm ơn đức ấy, ngày đêm thành 

tâm cầu trời khẩn Phật gia hộ cho Lý Đăng Doanh. Trong 

khoảng niên hiệu Khang Hy, vào năm Giáp Tý (1684), Lý 

Đăng Doanh trúng tuyển khoa thi Hương, sang năm Ất Sửu 

(1685) lại đỗ tiếp luôn kỳ thi Hội. 

 Lời bàn

Ôi, thật thương thay cho nhà nông, quanh năm quần 

quật chẳng lúc nào nhàn hạ; cả nhà cùng khó nhọc, không 

ai được an ổn; hai vai gánh nặng bao gánh phân từ nhà ra 

ruộng, lại cũng hai vai gánh nặng bao gánh thóc từ ruộng 

về nhà; năm nắng hạn tát từng gàu nước cứu lúa, ngày đau 

ốm vẫn phải gắng gượng cày bừa; khom lưng dầu dãi nắng 

mưa, thắt ruột lắm phen đói thiếu; một khi lúa chín gặt về, 

nào thuế nào tô đong sạch; nhà bốn vách tiêu sơ, cảnh nghèo 

không đổi, tám miệng ăn rồi biết dựa vào đâu? Nếu là người 

có lòng nhân hậu nhìn thấy cảnh này, làm sao có thể chẳng 

động lòng thương? 

Xưa có Chư Cảnh Dương, mỗi lần nghe nhà tá điền có 

tang sự đều rơi nước mắt, lập tức xuất tiền giúp đỡ. Đinh 

Thanh Huệ Công đối đãi với tá điền làm ruộng của mình 

như tình cha con. Tiên sinh Lục Bình Tuyền mỗi năm đến 

ngày sinh nhật đều cho tá điền được giảm rất nhiều số thóc 

phải nộp, hoặc mỗi khi được thăng quan tiến chức, hoặc sinh 

171

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

con đẻ cháu, cũng đều có lệnh miễn tô cho tá điền. Những 

tá điền thuê ruộng cảm ơn đức ấy của tiên sinh nên không 

khi nào để bê trễ, thiếu hụt các khoản phải nộp. Những điền 

chủ nhỏ nhen so tính từng ly từng tý với tá điền, trước mắt 

cứ ngỡ mình thu lợi được nhiều, đâu biết rằng trong chỗ mờ 

mịt kia còn có sự tính toán cực kỳ tinh vi chính xác của nhân 

quả, lẽ nào lại không vì thế mà dứt sạch đi bao phước lộc 

của họ? Xem lại như trường hợp của Lý Đăng Doanh, tuy 

trước mắt không thu số tiền tô của 2 mẫu ruộng mà về sau 

lại thu hoạch được quá nhiều hơn số ấy. 

NGƯỢC Ý TRỜI, HẠI DÂN LÀNH1

Đời nhà Tống, trong khoảng những năm đầu niên hiệu 

Thuần Hy, 2 quan Tư Nông Thiếu Khanh là Vương Hiểu, 

sáng sớm đến hỏi việc nơi chức quan cấp sự là Lâm Cơ. Vợ 

Lâm Cơ vốn là cháu gái của Vương Hiểu, rơi nước mắt nói 

với Vương Hiểu: “Họ Lâm sắp diệt mất rồi.” Vương Hiểu 

nghe nói kinh hãi, gạn hỏi nguyên do, vợ Lâm Cơ nói: “Lúc 

trời vừa gần sáng, cháu nằm mộng thấy một thần nhân mặc 

áo đỏ, cầm cờ hiệu của Ngọc Đế, hiện xuống bảo rằng: ‘Lâm 

Cơ làm ngược ý trời, hại dân lành, nay Ngọc Đế có sắc chỉ 

tiêu diệt cả nhà.’ Cháu tỉnh dậy rồi đến giờ vẫn còn như 

phảng phất nhìn thấy mọi việc.” 

Vương Hiểu nói: “Chuyện mộng mị đã chắc gì là tai 

họa mà cháu phải sợ.” Nhân đó liền ở lại dùng cơm, đợi họ 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格 (Chú giải của soạn giả)

2 Niên hiệu Thuần Hy đời Tống Hiếu Tông, bắt đầu từ năm 1174 và kéo dài đến năm 1189. 

172

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Lâm về rồi gạn hỏi về nội dung tấu thư đã trình lên triều 

đình trong những ngày gần đây. Lâm Cơ nói: “Đất Thục 

(Tứ Xuyên) gần đây bị hạn hán, quan địa phương có biểu 

tấu trình lên xin 100.000 thạch1 lúa để cứu tế. Triều đình 

đã có chiếu chỉ chấp thuận y theo số đó, nhưng cháu xét 

thấy số lượng lương thực quá lớn, đường đi đến đất Thục 

rất khó khăn, nên đề nghị hãy tạm ngưng thi hành chờ khảo 

sát đúng thực tế rồi sau đó hãy cho vận chuyển lương thực. 

Hoàng thượng nghe lời đã truyền lệnh cho Tể tướng rằng: 

‘Đường sang đất Thục xa xôi, đi về hơn vạn dặm, nếu đợi 

cho người tra xét sự thật rồi báo về thì e là không kịp việc 

cứu tế, thôi hãy tạm cấp một nửa số ấy thôi.’ Gần đây chỉ có 

duy nhất một việc ấy.” 

Vợ Lâm Cơ nghe xong thì khóc lớn, đem việc nằm mộng 

kể lại. Lâm Cơ nghe qua rồi trong lòng lo sợ bồn chồn không 

yên, chẳng bao lâu vì thế mà sinh bệnh, từ quan về quê. Trên 

đường về đến Phúc Châu thì qua đời. Hai đứa con sau đó 

cũng theo nhau chết sớm, nhà họ Lâm không còn ai nối dõi. 

 Lời bàn

Lòng trời vì dân lành mới lập nên vua chúa. Vua chúa 

lại vì dân mà lập ra quan viên các địa phương. Dân là con 

đỏ của quốc gia, là nền tảng căn bản của sơn hà xã tắc. Giá 

như vua nói không cứu tế cho dân, quan cấp sự cũng phải 

thuyết phục vua phải cứu tế. Giá như vua nói chỉ nên cứu tế 

ít thôi, quan cấp sự cũng phải thuyết phục vua cứu tế nhiều 

1 Thạch: đơn vị đo lường, tính trọng lượng thì bằng 120 cân, tính dung tích thì bằng 100 thăng, tương đương khoảng 100 lít. 

173

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

hơn. Giá như vua nói sưu thuế không thể thiếu hụt, quan 

cấp sự cũng phải thuyết phục vua giảm nhẹ. Làm quan giúp 

mưu lược cho vua được như vậy có thể nói là tận trung, 

đem phước lành đến cho khắp cả thiên hạ, lưu tiếng thơm 

đến muôn đời sau. Người như vậy tuy đã được sống lâu 

trường thọ, hưởng phước an vui, cháu con nhiều đời vinh 

hiển, nhưng vẫn chưa đủ xứng với phần công đức đã tạo. 

Ngược lại, ví như vua nói việc thúc giục sưu thuế nên 

hòa hoãn giảm nhẹ, quan giúp việc lại khuyên nên đổi ý vì 

nhu cầu của quốc gia không thể thiếu; vua nói rằng dân quá 

khốn khổ nên linh hoạt giảm bớt số lượng sưu thuế, quan 

giúp việc lại nói rằng hạn mức đã định rất khó thay đổi; làm 

quan mà hành xử như thế gọi là siểm nịnh, là muốn bảo 

vệ chức quan, chỉ lo cho gia đình, vợ con của riêng mình. 

Người làm quan như vậy là kết thành oán thù với dân, chính 

là mang tai họa đến cho đất nước; cho dù tự thân có chịu 

cảnh lưu đày, dòng họ bị tuyệt diệt, cũng chưa đủ đền bù 

cho tội lỗi đã gây ra. Vết xe đi trước bị đổ còn rành rành ra 

đó, người đi sau phải thận trọng né tránh chớ đi vào. 

TỐNG GIAO CỨU ĐÀN KIẾN, 

TRÚNG TUYỂN TRẠNG NGUYÊN

 Giảng rộng

Chuyện của Tống Giao, nhiều người cho rằng chẳng qua 

chỉ một việc thiện nhỏ mà được báo ứng quá lớn lao nên 

174

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

sinh ra nghi ngờ. Thế nhưng, nghĩ như thế là thật chẳng biết 

rằng, đó mới chỉ là nêu việc trước mắt, thấy cứu đàn kiến 

thì nói cứu đàn kiến, thấy đỗ trạng nguyên thì nói đỗ trạng 

nguyên. Nếu luận việc này cho rốt ráo thì việc làm của Tống 

Giao đã cứu sống ít nhất là hàng vạn sinh linh, nên đời sau 

ắt phải có hàng vạn sinh linh cảm ơn cứu mạng mà ra sức 

báo đáp. Như thế thì chỉ riêng một việc đỗ trạng nguyên 

làm sao xứng tận được phước báo của việc làm ấy? Huống 

chi việc đỗ trạng nguyên bất quá cũng chỉ là một chút hư 

danh bên ngoài; ba tấc hơi vừa dứt, mạng sống không còn, 

liệu có còn trạng nguyên nữa chăng? Cho nên, nếu ai nói 

việc báo ứng như vậy là quá lớn lao, quả thật đã sai lầm. 

Đặt cành trúc làm cầu cứu đàn kiến, ấy chính là cứu 

nạn lũ lụt. Nhưng mạng sống của loài kiến không chỉ riêng 

chết vì lũ lụt, nên việc cứu kiến cũng không chỉ giới hạn nơi 

việc đặt cành trúc làm cầu. Ví như có người giúp việc trong 

nhà mình muốn dùng nước sôi, lửa nóng để diệt tổ kiến, thì 

phương cách để cứu sống đàn kiến lúc ấy là phải dùng đạo 

lý giảng giải cho người nghe, lại cũng dùng thế lực của mình 

để ngăn cấm không cho làm. 

Chó, mèo trong nhà cũng có thể giết hại loài kiến, khi có 

thức ăn như thịt, cá... rơi vãi trên mặt đất làm cho kiến đánh 

hơi tụ tập bám vào rồi bị chó mèo ăn lẫn với thức ăn đó. Vì 

thế, để cứu loài kiến không bị giết hại thì sau mỗi bữa ăn 

nên quét dọn sạch sẽ thức ăn rơi vãi trên mặt đất, chôn lấp 

đi để không trở thành mồi nhử kiến. 

Đốt vàng mã, giấy... các thứ cũng có thể làm chết loài 

kiến, phần lớn là vì đốt vào sáng sớm không nhìn thấy rõ. 

175

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Để cứu loài kiến không bị chết vì cách này, nên quét sạch 

mặt đất trước khi đốt, rải nhiều tro nguội lên trước làm nền 

rồi mới đốt bên trên nền tro ấy. 

Khi uống trà có thể làm chết loài kiến, phần lớn là do 

đổ nước thừa lên mặt đất. Để cứu loài kiến không bị chết vì 

cách này, nên dùng bồn, chậu để chứa nước thừa mà không 

đổ lên mặt đất. 

Gần bếp nấu ăn cũng thường có nhiều tổ kiến, vì chúng 

ngửi thấy mùi thức ăn mà tụ tập đến rồi làm hang ổ. Để cứu 

loài kiến không bị chết vì cách này, khi làm bếp nấu ăn nên 

dùng đá vôi lót kín mặt đất chung quanh... 

Chỉ đơn cử một vài trường hợp, có thể từ đó suy rộng ra 

việc bảo vệ sinh mạng cho hết thảy các loài côn trùng, sâu 

kiến... cũng đều phải có lòng từ bi thương xót như thế. 

 Trưng dẫn sự tích

CỨU KIẾN ĐƯỢC TĂNG TUỔI THỌ1

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một vị tỳ-kheo đã chứng 

đắc lục thần thông, 2 quán sát thấy trong số đệ tử mình có 

1 Trích từ Phước báo kinh - 福報經. (Chú giải của soạn giả)

2 Lục thần thông: sáu khả năng phi thường của người tu tập đã chứng đắc, bao gồm: 1. Thần Túc Thông - 神足通, là tên gọi chung của các năng lực siêu nhiên 

như bay trên trời, hóa thân, v.v. . . 2. Thiên Nhãn Thông - 天眼通, năng lực biết 

được trạng thái chuyển sanh của chúng sanh. 3. Thiên Nhĩ Thông - 天耳通, 

năng lực nghe được tất cả các âm thanh. 4. Tha Tâm Thông - 他心通, năng lực 

biết được suy nghĩ của người khác. 5. Túc Mạng Thông - 宿命通, năng lực nhớ 

rõ trạng thái sinh tồn trong đời quá khứ. 6. Lậu Tận Thông - 漏盡通, năng lực 

176

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

một chú sa-di chỉ trong 7 ngày nữa ắt phải chết. Vì lòng từ 

bi, ngài liền bảo chú sa-di ấy về quê thăm cha mẹ, đến ngày 

thứ 8 hãy trở lại chùa. Đó là thầy muốn cho chú sa-di ấy 

được gặp cha mẹ trước khi chết cũng như được chết tại quê 

nhà. Không ngờ đúng ngày thứ 8 chú sa-di vẫn còn sống trở 

lại chùa. 

Vị tỳ-kheo liền nhập định quán sát nguyên do, mới biết 

chú sa-di lúc đang trên đường về quê bỗng gặp một tổ kiến 

sắp bị nước dâng tràn vào, lập tức cởi áo cà-sa đắp chặn 

xung quanh để cứu, nhờ đó mà cả đàn kiến được thoát chết. 

Nhờ việc này mà chú sa-di chẳng những không chết yểu, về 

sau lại sống thọ đến 80 tuổi, chứng quả A-la-hán. 

 Lời bàn

Chuyện sống lâu hay yểu mạng của con người, có thể là 

yếu tố quyết định trước mà cũng có thể không định trước. 

Ví như Nhan Uyên, Bá Ngưu đều chết sớm, đó là những 

trường hợp mà thọ mạng đã quyết định do nghiệp quả. Văn 

Vương thọ trăm tuổi, Võ Vương sống đến chín mươi, những 

trường hợp ấy là nghiệp quả chưa định trước. Chư thiên 

cõi trời hiện năm dấu hiệu suy vi hoặc lớn hoặc nhỏ, cũng 

giống như vậy. Lại nói như trường hợp trong bốn cõi thiên 

hạ, phần lớn chúng sinh trong ba châu đều không có nghiệp 

quả quyết định, chỉ riêng ở châu Bắc Câu-lô là tất cả đều 

phải chịu nghiệp quả quyết định trước. Việc chú sa-di được 

tăng thêm tuổi thọ, tất nhiên là thuộc trường hợp nghiệp 

quả không quyết định trước. 

biết được phiền não của bản thân đã dứt sạch. 

177

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

VUA KIẾN TRẢ ƠN1 

Huyện Phú Dương thuộc đất Ngô có người tên Đổng 

Chiêu Chi, một hôm đi thuyền qua sông Tiền Đường bỗng 

nhìn thấy dưới sông có con kiến bò trên một thân cây lau 

trôi giữa dòng nước, muốn vớt thân cây lau lên thuyền để 

cứu con kiến nhưng người trên thuyền không chịu, ông liền 

dùng một sợi dây buộc vào cây lau để kéo đi theo thuyền, 

cuối cùng đưa được con kiến vào bờ. 

Đêm đó, Đổng Chiêu Chi nằm mộng thấy một người mặc 

áo đen đến gặp mình để tạ ơn, nói rằng: “Ta là vua kiến, do bất 

cẩn mà rơi xuống sông, hôm nay nhờ được ông cứu giúp. Sau 

này ông có lúc nguy cấp, xin hãy đến báo cho ta biết.” 

Trải qua hơn mười năm sau, Đổng Chiêu Chi bị người 

khác vu cáo là ăn trộm, bị bắt giam vào ngục. Chiêu Chi 

nhớ lại lời vua kiến đã nói trước đây trong giấc mộng, trong 

lòng muốn báo tin nhưng chẳng biết cách nào. Có người biết 

chuyện liền bảo: “Sao ông không bắt lấy vài ba con kiến, đặt 

trong lòng bàn tay rồi nói chuyện này với chúng thử xem.” 

Đổng Chiêu Chi làm theo lời, quả nhiên đêm ấy mộng thấy 

người mặc áo đen đến bảo: “Ông hãy gấp rút trốn đi, tìm 

đến trốn trong núi Dư Hàng có thể thoát được nạn này.” 

Đổng Chiêu Chi thức giấc, lập tức theo lời bỏ trốn, chạy 

đến núi Dư Hàng. Quả nhiên trốn thoát được, rồi chẳng bao 

lâu sau có lệnh triều đình đại xá, nhờ đó được miễn tội. 

1 Trích từ sách Cổ sử đàm uyển - 古史談苑. (Chú giải của soạn giả)

178

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Một con rùa khi còn sống vốn chẳng tự biết được chuyện 

sống chết của chính mình. Thế mà sau khi chết thịt da hư 

hoại, chỉ để lại riêng cái mai rùa lại có khả năng dự đoán 

được những chuyện tốt xấu, lành dữ cho người đời. Bàn về 

lý lẽ của những chuyện như thế, dẫu đến thánh nhân cũng 

có chỗ vẫn còn chưa biết, huống chi như chuyện vua kiến trả 

ơn thì có gì đáng ngờ? 

THÚC NGAO CHÔN XÁC RẮN, 

SAU LÀM TỂ TƯỚNG

 Giảng rộng

Loài rồng có bốn tính độc làm chết người. Có khi do bị 

cắn mà chết; có khi do chạm phải mà chết; cũng có khi do 

nhìn thấy mà chết; hoặc có khi do nghe âm thanh của chúng 

phát ra mà chết. Loài rắn cũng có bốn tính độc tương tự như 

thế. Con rắn mà Thúc Ngao nhìn thấy đó ắt là thuộc loại có 

thể khiến người ta nhìn thấy mà chết. 

Cứ theo lời của người nước Sở kể lại thì đến nay loài rắn 

hai đầu đó vẫn còn tồn tại. Rắn này có thân hình màu vàng, 

dài chừng một thước, khi di chuyển có thể bò tới hoặc bò 

lui đều được, rất giống với loài giun đất. Thoạt nhìn thấy 

nó cũng không có hại, hẳn nay đã là một loài khác đi rồi, 

bởi muôn loài đều theo thời gian mà biến hóa. Chẳng hạn 

179

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

như các loài cầm thú vào thời thượng cổ đều nói được tiếng 

người nhưng ngày nay chẳng có loài nào biết nói. Trong tâm 

thức hàm chứa những sự ác độc thì đa phần sẽ biến hiện ra 

thành các loài rắn, rết, bò cạp... Người có tâm từ bi lân mẫn, 

ắt không thể bị các loại độc làm hại. Nếu không được vậy, 

ắt là khi bên ngoài có điều độc hại, ta cũng dùng sự độc hại 

để đáp lại, đó là một con rắn bên ngoài lại thêm một con rắn 

trong tâm. Ta đã không có khả năng cảm hóa rắn độc, lẽ nào 

lại để cho bản thân mình bị rắn độc đồng hóa, trở thành độc 

hại như rắn? 

Rắn độc là con vật hại người, vì thế mà Thúc Ngao chôn 

rắn đi để tránh cho người khác không nhìn thấy. Ví như 

theo đó mà suy rộng ra, thì hết thảy những gì làm hại người 

khác đều có thể xem như rắn độc. Khi chúng ta làm được 

những việc trừ tàn diệt bạo, ấy chính là chôn đi những con 

rắn độc biết đi bằng hai chân. Cố gắng sửa đổi những sai 

lầm đã phạm trong quá khứ, tu tập hướng đến những việc 

hiền thiện trong tương lai, đó chính là chôn đi con rắn độc 

trong tự tâm mình. 

Kể từ câu “Vu Công xử án” cho đến câu này trong 

chính văn, Đế Quân lược nêu lên những trường hợp làm 

việc thiện được hưởng phước báo để chỉ dạy cho người đời. 

Một người làm thiện được hưởng phước báo, thì tất cả mọi 

người làm thiện cũng đều sẽ được hưởng phước báo. Cũng 

giống như nếm thử một quả trên cây thấy ngọt thì biết tất 

cả những quả trên cây ấy đều ngọt, đâu cần phải nếm thử 

tất cả quả trên mỗi cành cây? 

180

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Trưng dẫn sự tích

TÙY PHƯƠNG TIỆN PHẠM GIỚI SÁT1

Vào thời đức Phật Nhiên Đăng, có 500 thương nhân ra 

biển tìm châu báu. Cùng đi với họ lại có một kẻ xấu ác, rất 

giỏi võ nghệ, xưa nay vẫn thường làm những việc trộm cướp. 

Tên này có ý muốn giết 500 thương nhân để một mình lấy 

hết số châu báu đã có được trên thuyền. Nhưng 500 thương 

nhân này đều là những vị Bồ Tát đã phát tâm Bồ-đề không 

còn thối chuyển, 2 nếu giết các vị thì tội ác sẽ cực kỳ lớn lao 

đến mức không thể đo lường, do đó mà phải đọa vào địa 

ngục rất lâu. 3

1 Trích từ kinh Đại Bảo Tích - 大寶積經 (Chú giải của soạn giả) Câu chuyện này 

bắt đầu từ dòng thứ 24, trang 604, tờ b, thuộc quyển 108 của kinh Đại Bảo Tích 

(kinh số 310, được xếp vào tập 11 trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh). Ở đây 

không trích nguyên văn mà chỉ ghi lại đại ý. 

2 Nguyên tác ghi là: 五百人皆不退菩薩 (... ngũ bách nhân giai Bất thối Bồ Tát 

- ... năm trăm người này đều là các vị Bất thối Bồ Tát). Tuy nhiên, trong kinh 

văn đoạn này ghi là: 此五百人皆是向阿耨多羅三藐三菩提不退轉菩薩 (Thử ngũ 

bách nhân giai thị hướng A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-đề bất thối chuyển Bồ 

Tát - Năm trăm người này đều là những vị Bồ Tát đã phát tâm hướng đến quả 

vị Vô thượng Bồ-đề. ) Vì thế, xét ra thì đây là những vị đã phát tâm Bồ-đề không 

thối chuyển, thuộc hàng Bồ Tát sơ phát tâm, chứ không phải là Bất thối Bồ Tát, 

vốn là một quả vị đã gần đạt đến quả vị Phật. 

3 Trong kinh văn đoạn này ghi rõ ràng hơn như sau: 若此惡人殺諸菩薩。以此

業緣障礙罪故。一一菩薩從初發心。乃至成阿耨多羅三藐三菩提。爾時惡人於

其中間常在地獄。 (Nhược thử ác nhân sát chư Bồ Tát, dĩ thử nghiệp duyên 

chướng ngại tội cố, nhất nhất Bồ Tát tùng sơ phát tâm, nãi chí thành A-nậu-đa-

la Tam-miệu Tam-bồ-đề, nhĩ thời ác nhân ư kỳ trung gian thường tại địa ngục. 

- Nếu kẻ xấu ác kia giết hại các vị Bồ Tát, thì do nghiệp duyên cản trở các bậc 

tu đạo, nên trong suốt thời gian mà các vị Bồ Tát ấy tu tập, từ lúc sơ phát tâm 

cho đến khi chứng đắc quả Vô thượng Bồ-đề, thì kẻ xấu ác kia phải luôn ở trong 

địa ngục. ) Câu kinh này cũng làm rõ ý vừa nêu trên, rằng đây là các vị Bồ Tát 

sơ phát tâm chứ không phải đã đạt quả vị Bất thối chuyển. 

181

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Bấy giờ, trên thuyền có người hoa tiêu dẫn đường1 tên 

là Đại Bi, đoán biết được ý niệm của kẻ xấu ác kia, liền tự 

nghĩ rằng: “Nếu giết kẻ xấu ác này, ắt ta phải chịu quả báo 

đọa vào đường dữ. 2 Nhưng nếu ta không giết ông ấy, ắt 

500 người hiền lương này đều sẽ bị hại, mà tự thân ông ta 

rồi cũng sẽ đời đời bị đọa trong địa ngục. Bằng như ta nói 

rõ việc này ra với mọi người, ắt sẽ khiến cho cả 500 thương 

nhân đều khởi lên tâm sân hận xấu ác, do đó rồi cũng sẽ 

phải thọ quả báo khổ não.” Suy tính như vậy rồi liền sinh 

tâm thương xót tất cả, quyết định tự mình nhận lấy tội lỗi để 

cứu vớt nhiều người. Liền đâm chết kẻ xấu ác kia. 

Đức Phật Thích-ca kể chuyện này xong, dạy rằng: 

“Người hoa tiêu tên Đại Bi đó, chính là tiền thân của ta; 

500 thương nhân ngày ấy, chính là 500 vị Bồ Tát trong 

Hiền kiếp này.” 

 Lời bàn

Việc này gọi là tùy theo cơ duyên mà phải phạm vào 

việc giết hại, nhưng điều quan trọng nhất là trước hết đã 

khởi lên tâm niệm thà tự mình nhận lấy tội lỗi để có thể cứu 

vớt người khác, thì sau đó mới có thể tùy phương tiện mà 

hành xử theo phương thức quan trọng này. Ngược lại, nếu 

như khởi tâm tham muốn công đức, lại muốn tránh không 

phải chịu quả báo tội lỗi, thì tâm niệm như thế vốn đã là 

không thể chấp nhận, làm sao còn có được phước báo? 

1 Nguyên văn là đạo sư (導師) được dùng với nghĩa là người dẫn đường hoặc lái tàu trên biển (hoa tiêu). 

2 Ở đây chỉ 3 đường dữ là địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 

182

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

GIẾT RẮN PHẢI ĐỀN MẠNG1

Ở quê tôi, trước đây có một người làm quan Lễ bộ 

Thượng thư tên Cố Tích Trù, sống tại Ôn châu, bị viên phó 

tướng là Hạ Quân Nghiêu giết hại. Không lâu sau, người ấy 

giáng cơ nơi nhà của một gia nhân là Trương Điều Đỉnh, nói 

rằng: “Trong đời trước ta có lỡ tay giết chết một con rắn. Con 

rắn ấy nay chính là Hạ Quân Nghiêu, vào ngày 16 tháng 6 

vừa qua đã hại chết ta ở giữa dòng sông. Việc nhân quả đời 

trước nay phải gánh chịu, hãy nói với 2 con ta đừng nghĩ 

đến việc báo thù.” 

Họ Trương khi ấy chưa hề nghe tin Cố Tích Trù đã chết, 

nên lập tức cho người đến Ôn châu tìm hiểu tin tức. Khi ấy 

có Ngô Quốc Kiệt là người huyện Thái Thương, đang ở tại 

Ôn châu, có mời Cố Tích Trù đến dự tiệc trên thuyền ở giữa 

sông. Sáng sớm nghe tin Cố Tích Trù đã bị hại chết, liền sai 

rất nhiều ngư dân lặn xuống dò tìm thi thể, nhưng không 

tìm được. Đêm ấy nằm mộng thấy Cố Tích Trù đứng thẳng 

trong nước mà nói rằng: “Ta ngày trước là một vị tăng ở núi 

Thiên Đài, có đánh chết một con rắn, nay phải đền mạng. 

Ông có ý tốt với ta, vì trong đời trước vốn từng là môn đồ 

của ta. Nay ông chỉ cần cho người đến tìm bên ngoài dòng 

nước xoáy ở chỗ này, chỗ này... thì sẽ tìm được.” Ngô Quốc 

Kiệt y theo lời chỉ dẫn trong mộng, quả nhiên tìm được xác, 

liền đưa linh cữu về Côn Sơn mai táng. 

1 Trích từ sách Hiện quả tùy lục - 現果隨錄. (Chú giải của soạn giả)

183

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Cố Tích Trù ngày trước là một vị tăng ở núi Thiên Thai, 

nay tái sinh làm quan đến chức Lễ Bộ Thượng thư, tất nhiên 

văn chương tiết tháo, đức hạnh nghĩa khí đều phải trác tuyệt 

hơn người, đáng để lưu truyền hậu thế. Như thế mà còn khó 

tránh được quả báo của việc giết rắn ngày trước, huống chi 

những kẻ tầm thường, so ra còn kém xa họ Cố đến muôn 

vạn lần? Người đời khởi tâm xấu ác giết rắn, chớ nên đem 

chuyện Thúc Ngao ra mà biện hộ cho việc làm của mình. 

MUỐN TẠO RUỘNG PHƯỚC 

 RỘNG SÂU, PHẢI DỰA VÀO MỘT 

TẤM LÒNG NÀY

 Giảng rộng

Câu này chính là nêu lên một cương lĩnh thiết yếu. Trước 

đó đã kể rõ những sự kiện có thật về nhân quả báo ứng, đến 

câu này mới làm sáng tỏ đạo lý nhân quả. Tâm địa, hay 

lòng người, đó chính là nhân, mà ruộng phước kia chính là 

quả. Các nhà nho ở đời chẳng tin nhân quả, chẳng qua chỉ 

vì chưa đủ khả năng nhận hiểu đúng sách vở của Nho gia. 

Chính vì thế mà khi nói đến những việc như  “nhà làm việc 

 thiện ắt có niềm vui, nhà làm nhiều việc ác ắt gặp tai ương”  thì 

có thể tin nhận, nhưng khi bàn đến những chuyện nhân quả 

báo ứng thì lại không tin. Như thế có khác nào chỉ biết gọi 

184

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

là “mặt trời” mà không biết mặt trời ấy cũng còn được gọi 

là vầng thái dương! 

Người tin nhân quả thì tâm lo sợ quả báo của việc ác 

nên không dám phạm vào. Người không tin nhân quả thì 

tâm thường buông thả nên không kiêng sợ bất kỳ việc ác 

nào. Một người vì tin nhân quả, sợ quả báo nên làm một 

việc lành, vạn người đều như vậy thì thế giới này tăng thêm 

được vạn điều lành. Một người không tin nhân quả, buông 

thả phóng túng nên làm một việc xấu ác, vạn người như 

vậy thì thế giới này tăng thêm vạn điều xấu ác. Cho nên nói 

rằng: “Người người đều rõ biết nhân quả, đó là con đường 

an lành tốt đẹp cho xã hội. Người người đều không tin nhân 

quả, đó là con đường đại loạn của xã hội.” 

185

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

186

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Trong thế gian có 7 việc 

 chẳng đồng, đều do  

tâm tạo ra

 1. Tuổi thọ 

-   Tuổi thọ ngắn ngủi là do: mong cầu cho người khác phải 

chết, giết hại chúng sinh, xây dựng đền thờ dâm thần. 

-   Tuổi  thọ  lâu dài là do: thương yêu hết thảy các loài, 

phóng sinh cứu vật, sống thanh tịnh tích tụ phước đức. 

 2. Bệnh tật

-   Thân thể nhiều bệnh là do: gây hại cho chúng sinh, 

không giúp đỡ người bệnh khổ. 

-   Thân thể được ít bệnh là do: thường lễ bái Tam bảo, 

cung cấp thuốc men cho người bệnh khổ. 

 3. Dung mạo

-   Thân hình, dung mạo xấu xí là do: thường khởi tâm sân 

hận, tranh chấp với người khác; che lấp, ngăn cản ánh sáng 

Phật pháp; cười nhạo hình dung xấu xí của người khác. 

-   Thân hình, dung mạo đoan trang, đẹp đẽ là do: thường 

khởi tâm nhẫn nhục, nhu hòa; tu sửa, kiến tạo hình tượng 

chư Phật; bố thí thức ăn cho người khác. 

187

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 4. Uy thế đối với người khác

-   Không tự có uy thế đối với người khác là do: đối với sở 

hữu của người khác sinh lòng ghen ghét, đố kỵ; không 

thường tu tích phước. 

-   Tự có uy thế đối với người khác là do: không ôm lòng 

ghen ghét, đố kỵ người khác; luôn giữ lòng thành tín, 

không dối gạt người. 

 5. Thân phận cao quý hay hèn mọn

-   Thân phận sinh ra hèn mọn, bị người khinh miệt là do: 

kiêu ngạo, lăng nhục người khác; thiếu nợ tiền bạc, tài sản 

của người khác không trả; khinh rẻ, không kính trọng chư 

tăng ni. 

-   Thân phận sinh ra cao quý, được người tôn kính là do: 

kính tín, phụng sự Tam bảo; thường nỗ lực làm việc thiện; 

đối xử khiêm cung, hòa nhã với mọi người. 

 6. Sở hữu tài vật

-   Chịu cảnh nghèo khó bần cùng là do: keo kiệt, bủn xỉn, 

không tu hạnh bố thí; trộm cướp, lường gạt tài sản của 

người khác. 

-   Được hưởng giàu sang phú quý là do: thường khởi tâm 

hiền thiện bố thí cho người; không nợ nần người khác. 

 7. Tri thức tốt xấu

-   Tri thức xấu ác, tà kiến là do: gần gũi những người xấu 

ác; ngợi khen, tán dương các pháp xấu ác; xan lận không 

chia sẻ, thuyết giảng Chánh pháp cho người khác. 

188

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

-   Tri thức hiền thiện, chân chánh là do: thường tu tập trí 

tuệ chân chánh, gần gũi các bậc sa môn, thọ nhận và hành 

trì Chánh pháp. 

Chánh báo và dư báo  

do 10 điều ác chiêu cảm

Chánh báo1 của 10 điều ác2 chính là ba đường dữ. 3 Nếu 

được sinh làm người thì sẽ chiêu cảm 2 loại nghiệp báo nặng 

hoặc nhẹ theo như mô tả dưới đây. 

Ba điều ác của ThâN:  

(1) giết hại, (2) trộm cướp, (3) tà dâm

 Chiêu cảm nghiệp báo: 

- Thường chịu bệnh tật

- Tuổi thọ ngắn ngủi

- Nghèo khổ túng thiếu

- Sở hữu tài sản chung cùng, không được tự do quyết định

- Vợ (hoặc chồng) không chung thủy, chân thành

- Thân bằng quyến thuộc không được như ý muốn 

1 Chánh báo: quả báo quyết định các yếu tố trực tiếp tạo nên đời sống con người, như thân thể, thọ mạng, sức khỏe... 

2 Mười điều ác (Thập ác), là mười điều trái ngược với Mười điều lành hay Thập thiện, bao gồm: 1. Sát sanh, 2. Trộm cắp, 3. Tà dâm, 4. Vọng ngữ, 5. Ỷ ngữ, 6. 

Lưỡng thiệt, 7. Ác khẩu, 8. Tham dục, 9. Sân khuể, 10. Tà kiến. 

3 Ba đường dữ: tức ba cảnh giới xấu ác, gồm địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh. 

189

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

BốN điều ác của khẩu:  

(1) nói dối, (2) nói thêu dệt, (3) nói hai lưỡi 

gây hiềm khích chia rẽ, (4) nói lời ác độc

 Chiêu cảm nghiệp báo: 

- Thường bị người khác phỉ báng

- Thường bị người khác khinh miệt

- Lời nói ra không được người khác tin nhận

- Lời nói không rõ ràng, minh bạch

- Thân bằng quyến thuộc thường chịu cảnh ly tán

- Sinh ra trong gia tộc xấu ác, tồi tệ

- Thường phải nghe những âm thanh khó chịu, xấu ác

- Lời nói ra thường bị tranh cãi, kiện tụng

Ba điều ác của ý:  

(1) tham lam, (2) sân hận, (3) si mê

 Chiêu cảm nghiệp báo

- Trong lòng chẳng bao giờ biết đủ

- Những điều mong cầu thường bị thiếu thốn, dứt tuyệt

- Chỗ đòi hỏi của người khác khó đáp ứng

- Thường bị người khác gây khó khăn, làm hại

- Sinh ra trong gia đình chịu ảnh hưởng của tà kiến

- Tâm ý gian trá, dua nịnh, không trung thực

190

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

27 loại quả báo thiện ác khác biệt

Sinh làm người

Là do


1. Tôn quý, được kính ngưỡng

Lễ kính, phụng sự Tam bảo

2. Giàu sang vô hạn

Thực hành bố thí

3. Tuổi thọ dài lâu

Thực hành trì giới

4. Dung mạo đoan chánh

Thực hành nhẫn nhục

5. Chuyên cần tu tập

Thực hành tinh tấn

6. Thấu suốt nghĩa lý

Thực hành trí tuệ

7. Tiếng nói trong trẻo

Xưng tán Tam bảo

8. Trong sạch thanh khiết

Tu tập tâm từ mẫn

9. Dơ nhớp, không thanh khiết

Tái sinh từ loài lợn

10. Keo lận, bủn xỉn

Tái sinh từ loài chó

11. Ương ngạnh, bạo ngược

Tái sinh từ loài dê

12. Nhanh lẹ, nóng nảy

Tái sinh từ loài khỉ

13. Nhạy cảm với mùi vị

Tái sinh từ loài cá, rùa... 

14. Độc ác, thường hại người

Tái sinh từ loài rắn

15. Không có tâm từ mẫn

Tái sinh từ hổ báo, lang sói

16. Ngu ngốc, đần độn

Không dạy bảo người khác

17. Câm điếc

Phỉ báng, làm nhục người

18. Thấp hèn, bị sai khiến

Thiếu nợ không trả

19. Xấu xí, đen đúa

Ngăn cản Phật pháp

20. Sinh vào loài hươu nai

Khủng bố, đe dọa người

21. Sinh vào loài rồng

Thường pha trò, chọc cười

22. Thân thể sinh ung nhọt độc

Đánh đập, hành hạ người

23. Người được gặp vui mừng

Niềm nở, tiếp đón người

24. Thường bị kiện thưa

Giam nhốt, buộc trói người

25. Thân thể thấp bé

Khinh miệt người khác

26. Mặt mũi xấu xí khó coi

Thường sân hận, nóng nảy

27. Ngu si, thiếu trí

Không ham học hỏi

191

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

LUẬN GIẢI VỀ TÂM ĐỊA

 Có quả báo tốt đẹp nhưng không thể thụ hưởng 

Một số người tuy có lụa là gấm vóc chất đầy trong 

rương, nhưng trên thân thể chẳng qua chỉ khoác lên đôi ba 

mảnh vải thô xấu; có vàng ngọc châu báu chứa đầy trong 

tủ, nhưng miếng ăn hằng ngày chẳng qua cũng chỉ dùng 

những món hơn kẻ bần hàn đôi chút, cho rằng như thế là an 

nhàn; lại ưa thích những việc làm lụng cực nhọc, cho đó là 

thích thú, khoái lạc. Những người như thế, chỉ thấy họ suốt 

ngày ưu tư phiền muộn, rõ ràng có được phước báo tốt đẹp 

nhưng không thể hưởng dụng như người khác. Đó là do đời 

trước tuy làm việc bố thí nhưng không phát tâm chí thành, 

hoan hỷ, chỉ do có người khuyến khích, khuyên bảo nên mới 

miễn cưỡng mà bố thí. Hoặc nếu không phải thế thì là sau 

khi bố thí lại sinh tâm tiếc nuối, hối tiếc việc đã làm. 1 

 Được thụ hưởng nhưng không có quả báo tốt đẹp

Có những người gia cảnh bần hàn, nhưng thường được 

sống trong nhà cao cửa rộng của người khác; bữa ăn ở nhà 

mình thì canh rau qua bữa, nhưng lại thường được dùng 

những món sơn hào hải vị do người khác chiêu đãi. Người 

như thế tuy được hưởng thụ nhưng không gọi là có phước 

báo. Đó là do đời trước không tự mình làm việc bố thí, chỉ 

biết khuyên bảo, khuyến khích người khác làm việc phước 

thiện; hoặc do khi nhìn thấy người khác làm việc bố thí liền 

sinh tâm hoan hỷ, ngợi khen tán thán. 

1 Đoạn này lấy ý trong kinh Di-lặc sở vấn - 彌勒所問經. (Chú giải của soạn giả)

192

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Trước giàu sau nghèo

Kinh  Nghiệp báo sai biệt1 dạy rằng: “Nếu có chúng sinh 

nào, trước nghe theo lời khuyên của người khác mà làm việc 

bố thí, sau lại sinh tâm hối tiếc; do nhân duyên như thế, 

người ấy đời sau sẽ được giàu có một thời gian, nhưng sau 

đó lại phải chịu cảnh bần hàn.” 

 Trước nghèo sau giàu

Kinh văn cũng dạy rằng: “Lại nữa, nếu có chúng sinh 

nào, do nghe lời khuyên của người khác mà làm việc bố thí 

nhỏ nhoi, nhưng sau khi bố thí rồi sinh tâm hoan hỷ. Người 

ấy đời sau sinh ra làm người, trước chịu nghèo khổ nhưng 

sau được giàu có.” 2

 Giàu có nhưng phải lao nhọc

Giàu có là nhờ gieo nhân giàu có; nhưng phải lao lực 

khổ nhọc cũng là do gieo nhân lao khổ. Như trong kinh dạy 

rằng: “Người cúng dường trai tăng3 ắt sẽ được giàu có vô 

hạn, ấy là lẽ tất nhiên. Tuy nhiên, nếu có người thỉnh chư 

1 Tên kinh đầy đủ là Phật vị Thủ Ca Trưởng giả thuyết Nghiệp báo sai biệt kinh - 

佛為首迦長者說業報差別經, do ngài Cù Đàm Pháp Trí dịch vào đời Tùy. Phần 

trích dẫn này là lược ý, không phải nguyên văn kinh. Nội dung trích dẫn được 

bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 893, tờ c, thuộc kinh số 80, được xếp vào tập 1 

của Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh. 

2 Trong nguyên bản không có chú giải riêng cho đoạn này, nhưng chúng tôi có đối chiếu và thấy nội dung cũng được trích từ kinh Nghiệp báo sai biệt. 

3 Trai tăng: nghi lễ cung thỉnh chư tăng để cúng dường đầy đủ các món nhu yếu như thuốc men, y phục, thức ăn uống... 

193

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

tăng đến nhà mình để cúng dường, khiến cho chư tăng phải 

nhọc sức đi lại vất vả, rồi sau mới dâng cúng thức ăn, người 

ấy đời sau tuy vẫn được giàu có vô hạn, nhưng lại phải lao 

nhọc cần khổ.” 

 Nhàn hạ mà được giàu có 

Nếu người phát tâm cúng dường chư tăng, mang thức 

ăn đến tận am viện, chùa chiền, khiến cho chúng tăng có thể 

an nhàn thọ dụng, người ấy sẽ được phước báo đời sau sinh 

ra trong hai cõi trời người, tự nhiên được thụ hưởng mọi 

điều khoái lạc. 

 Nghèo khổ nhưng có thể bố thí

Kinh văn cũng dạy rằng: “Nếu có chúng sinh nào, 1 trước 

đây từng làm việc bố thí nhưng không gặp được những bậc 

là ruộng phước của thế gian, 2 mãi lưu chuyển trong luân hồi 

sinh tử. Những chúng sinh ấy khi được sinh ra làm người, 

do không được gặp bậc phước điền nên việc bố thí chỉ mang 

lại phước báo rất nhỏ nhoi, thoạt có thoạt không chẳng lâu 

bền. Tuy nhiên, do đã từng tu tập quen theo hạnh bố thí, 

nên khi sinh ra dù sống trong cảnh nghèo khó vẫn thường 

có thể làm việc bố thí.” 3

1 Ở đây nói là chúng sinh, không chỉ riêng loài người. Dùng chữ chúng sinh để 

chỉ cho khắp hết muôn loài trong sáu đường (trời, người, a-tu-la, địa ngục, ngạ 

quỷ và súc sinh). 

2 Ruộng phước của thế gian: chỉ những bậc đạo cao đức trọng, là nơi cho mọi người cung kính, quy ngưỡng, nếu ai cúng dường các bậc như thế sẽ được 

phước báo lớn lao, như người gieo thóc giống vào đám ruộng tốt sẽ thu 

hoạch được rất nhiều; do đó mà gọi các ngài là ruộng phước của thế gian 

(phước điền). 

3 Đoạn này trích từ kinh văn đã dẫn trên, bắt đầu từ dòng 5, trang 894, tờ a. 

194

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Giàu có nhưng không bố thí

“Lại có những chúng sinh vốn không thường làm việc 

bố thí, nhân gặp bậc thiện tri thức khuyên bảo nên nhất 

thời cũng bố thí được một lần, may mắn lại gặp được bậc 

phước điền đức cao đạo trọng. Nhờ công đức cúng dường 

bậc phước điền cao trọng, nên đời sau sinh ra được giàu có 

sung túc. Tuy nhiên, bởi không tập quen hạnh bố thí, nên dù 

sống trong cảnh giàu sang mà tâm thường keo lận, không 

làm việc bố thí.” 1

 Bố thí nhiều, được phước ít

Kinh   Bồ Tát bản hạnh dạy rằng:2 “Nếu có chúng sinh 

làm việc bố thí nhưng không hết lòng, hoặc cúng dường mà 

không có lòng cung kính; hoặc khi bố thí, cúng dường mà 

tâm không hoan hỷ; hoặc khi bố thí lại khởi tâm kiêu mạn, 

tự cao tự đại; hoặc bố thí cúng dường cho những kẻ theo tà 

kiến điên đảo. Bố thí cúng dường như thế cũng giống như 

người gặp phải mảnh ruộng cằn cỗi bạc màu, tuy gieo giống 

xuống rất nhiều mà thu hoạch chẳng được bao nhiêu.” 

 Bố thí ít, được phước nhiều

Trong kinh này lại cũng dạy rằng: “Nếu vào lúc thực 

hành bố thí có thể khởi tâm hoan hỷ, tâm cung kính, tâm 

thanh tịnh, chẳng mong cầu được phước báo, hoặc được 

1 Đoạn này trích từ kinh văn đã dẫn trên, bắt đầu từ dòng 8, trang 894, tờ a. 

2 Đoạn này không trích nguyên văn mà chỉ ghi lại ý từ kinh Bồ Tát bản hạnh - 菩

薩本行經, quyển 2, thuộc kinh số 155, được xếp vào tập 3 của Đại Chánh tân tu 

Đại tạng kinh. Nội dung này bắt đầu từ dòng 7, trang 114, tờ a. 

195

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cúng dường cho các bậc Bồ Tát, thánh tăng. Bố thí cúng 

dường được như thế cũng giống như người gặp đám ruộng 

tốt, tuy gieo giống ít cũng thu hoạch được rất nhiều.” 1

 Buồn phiền như nhau, thọ báo khác nhau

Sách  Pháp uyển châu lâm2 nói rằng: “Ví như có hai người, 

một người nghèo khổ, một người giàu có. Có kẻ đến cầu xin 

được giúp đỡ, cả hai người này đều sinh tâm buồn phiền. 

Người giàu có nhiều của cải buồn phiền vì sợ người kia nài 

nỉ xin xỏ, hao tốn tiền bạc của mình. Người nghèo khổ lại 

buồn phiền vì rất muốn giúp người mà không có tiền bạc 

để giúp. Về sau, người nghèo khổ ấy được sinh lên cõi trời, 

còn người giàu có kia phải đọa vào cảnh giới ngạ quỷ. Tuy 

cả hai người đều sinh tâm buồn phiền nhưng lại thọ quả báo 

khác nhau.” 

 Tuổi thọ khác nhau, quả phước giống nhau

Ví như một người sống vào thời tuổi thọ lên đến ngàn 

năm, suốt đời thọ trì Năm giới, thực hành Mười điều lành, so 

với một người sống vào thời tuổi thọ chỉ được mười năm, cũng 

suốt đời thọ trì Năm giới, thực hành Mười điều lành, thì phước 

báo của cả hai người này đều giống như nhau, không khác. 

1 Đoạn này vẫn trích ý từ kinh Bồ Tát bản hạnh như đã dẫn trên. Nội dung bắt đầu từ dòng 10, trang 114, tờ a. 

2 Sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) - do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường, 

được xếp vào tập 53 của Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, kinh số 2122, cả thảy 

có 100 quyển. Nội dung đoạn này không trích nguyên văn mà lấy ý từ trong 

quyển 81 của sách, bắt đầu từ dòng 10, trang 888, tờ c. 

196

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Làm việc ác cuối đời được kết quả tốt đẹp

Ví như có người làm việc ác nhưng cuối đời lại được 

hưởng kết quả tốt đẹp, ấy là vì nghiệp quả của việc ác đã 

làm trong đời này còn chưa chín muồi, mà nghiệp quả của 

những việc thiện đã làm trong đời trước lại chín muồi trước. 

Xưa có một người trong 7 đời đều làm việc giết dê, không 

đọa vào ba đường dữ. Nhưng sau đó rồi thì tất cả những tội 

giết hại đã tạo ấy đều dần dần phải chịu quả báo thường 

bồi, không sót một trường hợp nào. 1

Thông thường, khi thấy có những người làm việc ác mà 

được hưởng phước báo thì nên hiểu là như vậy. 

 Làm việc thiện cuối đời chịu kết quả xấu ác

Có người suốt đời thường làm việc thiện, nhưng cuối 

đời phải gánh chịu những kết cục bi thảm, ấy là vì nghiệp 

quả của những việc thiện đã làm trong đời này còn chưa 

chín muồi, mà nghiệp quả của những việc ác đã làm trong 

đời trước lại chín muồi. Hơn nữa, tuy thấy có vẻ như đang 

chịu quả xấu mà thật ra chẳng phải quả xấu. Như xưa kia có 

chú bé chăn trâu, một hôm hái hoa dâng cúng Phật, trở về 

giữa đường bị trâu húc chết, thần thức lập tức sinh lên cảnh 

trời Đao-lợi. 2 Lại có một con khỉ nhìn thấy vị tăng, sinh tâm 

hoan hỷ, liền đến gần mượn lấy áo cà-sa thử khoác lên thân, 

ngay lúc ấy bất ngờ sẩy chân ngã xuống vực sâu mà chết, 

1 Xem trong Đại tạng nhất lãm - 大藏一覽. (Chú giải của soạn giả)

2 Trích từ kinh Thí dụ - 譬喻經. (Chú giải của soạn giả)

197

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thần thức lập tức sinh lên cõi trời. 1

Nói tóm lại, nếu do làm việc thiện mà phải bỏ mạng, chưa 

hẳn đã là không được quả báo tốt lành, chỉ là trong nhất thời 

mắt thịt của người phàm không thể thấy biết mà thôi. 

 Thân an vui, tâm không vui

Người phàm tục tu phước, trong đời này mọi việc đều 

được như ý, có thể gọi là thân được an vui. Tuy nhiên, không 

học pháp xuất thế, chưa thoát khỏi luân hồi, rốt lại trong 

tâm vẫn không tránh khỏi mối lo rơi vào ba đường dữ. 

 Tâm an vui, thân không vui

Bậc chứng quả A-la-hán đã chấm dứt không còn phải tái 

sinh, có thể xem như vĩnh viễn thoát ba đường dữ, ra khỏi 

sáu cõi luân hồi, có thể gọi là tâm được an vui. Tuy vậy, ví 

như trước đây không thường tu phước thì sẽ không nhận 

được sự cúng dường như ý muốn. 

 Bố thí lớn lao, phước báo nhỏ

Kinh Bát-nhã dạy rằng: “Nếu vị Bồ Tát chỉ buông xả tài 

bảo trân quý nhưng không phát tâm cầu quả Phật để cứu độ 

tất cả chúng sinh, thì dù tu tập trải qua số kiếp nhiều như cát 

sông Hằng cũng chỉ được phước báo rất ít.” 2

1 Xem trong sách Kinh luật dị tướng - 經律異相. (Chú giải của soạn giả)

2 Ở đây phước báo thật ra không phải là ít, nhưng ý muốn nói rằng nếu so với vị 

198

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Bố thí nhỏ nhoi, phước báo lớn lao

Kinh Bát-nhã cũng dạy rằng: “Nếu vị Bồ Tát trong khi thực 

hành bố thí có thể hồi hướng cầu quả Vô thượng Bồ-đề để cứu 

độ tất cả chúng sinh trong mười phương, thì cho dù việc bố thí 

có nhỏ nhoi cũng vẫn được phước đức vô lượng.” 1 Đối với vị 

Bồ Tát này, từ lúc phát tâm cho đến khi thành tựu quả Phật, 

tâm địa không có gì tăng thêm, mà ruộng phước cũng không 

có gì tăng thêm, vì vốn đã viên mãn. 

 Gặp hoàn cảnh thuận lợi, chính là lúc nên tu phước

Khi gặp hoàn cảnh thuận lợi, nên tự suy nghĩ như thế 

này: “Nhà ta nay được giàu có, nhất định là đời trước đã 

thường tu hạnh bố thí, nên đời này lại càng phải cứu người 

giúp vật nhiều hơn nữa. Thân thể ta không có bệnh tật, nhất 

định là đời trước đã thường tu tập từ bi, nên đời này lại càng 

phải tránh sự giết hại và phóng sinh nhiều hơn nữa.” Cũng 

giống như khi đã thắp lên một ngọn đèn sáng, cần phải tiếp 

tục châm thêm dầu thì mới có thể duy trì ánh sáng. 

 Gặp hoàn cảnh trái nghịch vẫn có thể tu phước

Khi gặp hoàn cảnh trái nghịch, nên tự suy nghĩ như thế 

này: “Ta nay gặp cảnh khốn khổ tai ách này, đều là do nghiệp 

Bồ Tát đã phát tâm Bồ-đề (cầu quả Phật để cứu độ tất cả chúng sinh) thì phước 

báo của vị này là ít. (Chú giải của soạn giả) 

1 Hai đoạn trên đây có hàm ý tương đồng với các đoạn “Bố thí nhiều được 

phước ít” 

199

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đời trước chiêu cảm mà có, nếu vui lòng nhận chịu ắt là đền trả 

hết được nợ nần xưa kia.” Cũng chẳng riêng việc ấy, nếu mình 

gặp cảnh nghèo túng khốn cùng, thường cầu mong cho tất cả 

mọi người đều được giàu sang sung túc; nếu mình phải chịu 

nhiều bệnh khổ, thường cầu mong cho tất cả mọi người đều 

được khỏe mạnh an ổn; nếu mình thường gặp cảnh đấu tranh 

giành giật, thường cầu mong cho tất cả mọi người đều được 

hòa hợp an vui; nếu tự mình ngu si hôn ám, thường nguyện 

cho tất cả mọi người đều được trí tuệ sáng suốt; nếu tự mình 

không được trọn đủ các giác quan, thường cầu mong cho tất cả 

mọi người đều được thân tướng tốt đẹp. 

Mỗi khi gặp một hoàn cảnh hoạn nạn nào đó, liền 

nguyện trong đời vị lai sẽ cứu độ cho người gặp hoạn nạn 

như thế. Như vậy chẳng phải là ngay nơi phiền não tức hiện 

Bồ-đề, độc dược hóa thành cam lộ đó sao? Nếu người không 

biết tu phước thì ắt là ngược lại. 

 Người khác làm việc thiện, ta có thể được phước

Khi người khác làm việc thiện chưa thành tựu mà mình tùy 

theo để khuyến khích, thúc đẩy, đó gọi là khuyến khích được 

phước. Khi người khác làm việc thiện đã thành tựu, mình cũng 

tùy theo mà vui mừng hoan hỷ, đó gọi là tùy hỷ được phước. 

Thường ngợi khen xưng tán điều thiện, khiến người khác bắt 

chước làm theo, đó gọi là tán thán được phước. Suy cho cùng 

thì khắp cả trên trời dưới đất, từ xưa đến nay, hết thảy các điều 

thiện trong thiên hạ đều có thể tạo phước cho ta. 

Cho nên, Bồ Tát Phổ Hiền phát khởi 10 nguyện lớn thì 

200

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nguyện thứ 5 chính là “tùy hỷ công đức”. Trên từ vô lượng 

phước báo nhiều đời nhiều kiếp của chư Phật, Bồ Tát; dưới 

cho đến chỉ một việc thiện nhỏ nhoi của bất kỳ chúng sinh nào 

trong sáu cõi luân hồi, khi mình biết được thì đối với tất cả đều 

phát tâm tán thán, tùy hỷ. Làm được như thế rồi thì bao nhiêu 

phước báo trong tận cùng hư không, rộng khắp pháp giới, đâu 

đâu cũng có thể trở thành phước báo của mình, mà tự thân 

mình cũng được như Bồ Tát Phổ Hiền không khác. 

 Người khác làm việc xấu ác, ta có thể được phước

Khi người khác làm việc ác chưa thành mà mình gắng 

sức khuyên bảo, khiến người ấy ngưng lại, ắt mình sẽ được 

phước. Khi người khác làm việc ác đã xong, mình thấy vậy 

sinh tâm buồn lo, không vui, ắt cũng sẽ được phước. Khi 

việc ác chưa truyền rộng, mình cố gắng tìm mọi phương 

cách để chặn đứng, ngăn cản, ắt sẽ được phước. Nếu việc ác 

đã lan truyền, nên lấy đó làm bài học để răn ngừa, cảnh giác 

không phạm vào, ắt cũng sẽ được phước. 

Nếu việc xấu ác làm hại đến mình mà có thể nhẫn nhục 

chịu đựng, ắt sẽ được phước. Nếu việc xấu ác làm hại đến 

người khác mà mình có thể khuyên người nhẫn nhục chịu 

đựng, ắt cũng sẽ được phước. 

 Trưng dẫn sự tích

NĂM DẶM BỒN ĐỒNG

Ngày xưa, tại nước Câu-lưu-xa có vị vua tên là Ác Sinh. 

201

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Một hôm, vua nhìn thấy có con mèo vàng từ phía đông bắc 

của đại sảnh đi vào rồi chui xuống đất chỗ góc tây nam. Vua 

liền ra lệnh khai quật ngay chỗ góc nhà ấy lên, tìm được một 

cái bồn bằng đồng, trong có 3 hộc, đều chứa đầy những đồng 

tiền vàng. Từ chỗ cái bồn ấy đào sâu xuống một chút lại gặp 

một cái bồn bằng đồng nữa, cũng có 3 hộc và cũng chứa đầy tiền 

vàng bên trong. Tiếp tục đào xuống thì tìm được thêm cái bồn 

thứ ba, cũng giống hệt như vậy. Lại từ chỗ đào được ấy, tiếp tục 

tìm ra quanh đó thì cứ cách khoảng một bước đi lại tìm được bồn 

đồng chứa tiền vàng, như vậy rộng ra đến 5 dặm đều tìm được 

rất nhiều bồn đồng chứa tiền vàng như vậy. 

Vua cho là việc quái dị, trong lòng sinh nghi, liền tìm 

đến chỗ Tôn giả Ca-chiên-diên thưa hỏi. Tôn giả đáp rằng: 

“Vào đời quá khứ cách nay 91 kiếp, có đức Phật ra đời hiệu 

là Tỳ-bà-thi. 1 Sau khi đức Phật ấy nhập Niết-bàn, có một 

vị tỳ-kheo đi khất thực đến ngã tư đường liền ngồi xuống, 

muốn giáo hóa mọi người nên chỉ tay vào bát mà nói rằng: 

‘Nếu có ai biết mang tiền bạc cất vào trong thành quách kiên 

cố này, 2 thì bất luận là vua chúa, kẻ trộm cướp, cho đến các 

nạn lớn như lũ lụt, hỏa hoạn, thiên tai, cũng đều không thể 

cướp mất đi tài sản của người ấy.’ 

“Có một người nghèo nghe vị tỳ-kheo nói thế thì hết sức 

hoan hỷ phấn khích, nhân lúc ấy lại vừa bán củi ở chợ được 3 

đồng tiền, liền cúng dường tất cả vào trong bát. Cúng dường 

xong, người ấy quay về nhà cách đó 5 dặm, cứ mỗi bước đi 

1 Tức là vị Phật thứ 998 trong số 1000 vị Phật của kiếp Trang nghiêm. (Chú giải của soạn giả)

2 Ý ngài chỉ đến việc dùng tài vật, tiền của để cúng dường vào bát. 

202

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trên đường đều sinh tâm hoan hỷ. Về đến trước cửa nhà rồi, 

trước khi vào nhà lại quay về hướng vị tỳ-kheo mà thành tâm 

đảnh lễ, phát tâm bố thí rồi mới vào. Người nghèo khổ ngày 

xưa ấy, nay không phải ai khác, chính là đại vương đó.” 1

 Lời bàn

Khi đức Phật đang ở tại thành Xá-vệ, có người phụ nữ 

với tâm chí thành dâng cúng một bát cơm. Đức Phật dạy 

rằng phước đức của người phụ nữ ấy rất lớn. Chồng của 

người phụ nữ ấy nghe rồi trong lòng rất hoài nghi, không 

tin rằng chỉ cúng dường một bát cơm nhỏ bé mà lại được 

phước rất nhiều như lời Phật dạy. Đức Phật liền gọi người 

ấy đến hỏi rằng: “Ông thấy cây ni-câu-đà2 cao lớn như thế 

nào chứ?” 

Người kia thưa: “Dạ thấy, cây ấy cao chừng 4 đến 5 dặm, 

mỗi năm rụng quả xuống ước chừng vạn hộc.” 3

Đức Phật lại hỏi người ấy hạt cây ni-câu-đà lớn hay nhỏ, 

1 Phần này trích từ Tạp bảo tạng kinh - 雜寶藏經. (Chú giải của soạn giả) Tuy 

nhiên, khi tra cứu lại chúng tôi không tìm thấy câu chuyện này trong Tạp bảo 

tạng kinh (Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh số 203, tổng cộng 10 

quyển, do 2 ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch), mà chỉ thấy có ghi trong 

sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林 - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, 

kinh số 2122, tổng cộng 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường) với 

câu mở đầu là Tạp bảo tạng kinh vân - 雜寶藏經云. Có thể tiên sinh An Sĩ đã 

căn cứ câu này mà cho là câu chuyện nằm trong Tạp bảo tạng kinh. Ngoài ra, 

sau khi đối chiếu thấy một vài chi tiết không hoàn toàn giống với trong nguyên 

bản sách Pháp uyển châu lâm, chúng tôi cũng đã điều chỉnh lại trong khi dịch 

để nội dung được rõ ràng, mạch lạc hơn. Nội dung trích dẫn này được bắt đầu 

từ dòng thứ 26, trang 887, tờ c của sách Pháp uyển châu lâm, quyển thứ 81. 

2 Tên một loài cây ở Ấn Độ. (Chú giải của soạn giả)

3 Đơn vị đong lường ngày xưa, mỗi hộc bằng 10 đấu. 

203

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

người ấy đáp: “Chẳng qua cũng chỉ nhỏ bằng hạt cải.” 

Đức Phật dạy: “Lòng đất chỉ là sự vật vô tình mà gieo vào 

đó một hạt giống nhỏ bằng hạt cải, về sau có thể thu được mỗi 

năm đến vạn hộc quả, huống chi con người vốn có tâm thức, 

nếu có thể chí thành dâng cúng lên đức Như Lai một bát cơm, 

sao lại nghi ngờ là không thể được phước báo lớn lao?” 

Hai vợ chồng người kia nghe lời Phật dạy tâm ý liền 

thông suốt thấu rõ, không còn hoài nghi nữa. 

Những người phước mỏng sinh vào thời mạt pháp, kiến 

giải hết sức hẹp hòi, nghe chuyện “năm dặm bồn đồng” 

này làm sao có thể không khởi lên mối nghi “bát cơm nhỏ, 

phước báo lớn” như người xưa? 

CÚNG DƯỜNG ĐƯỢC MỘT THÁNG1

Trong thành Xá-vệ có một nhà kia hết sức nghèo khổ, 

trong sân nhà có một cây nho, muốn hái một chùm để 

dâng lên cúng dường các vị tỳ-kheo. Lúc ấy, nhằm khi 

quốc vương đã có lời cầu thỉnh chư tăng thọ nhận cúng 

dường trong suốt một tháng, ngày nào vua cũng dâng 

cúng đồ ăn thức uống. Vì vậy, người nhà nghèo không có 

cơ hội để cúng dường, phải chờ đợi hết một tháng đó mới 

có thể mang chùm nho đến dâng cúng lên một vị tỳ-kheo. 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) Nội dung đoạn này lược ý chứ không trích nguyên văn, bắt đầu từ dòng thứ 14, trang 609, 

tờ b, quyển 41 của sách Pháp uyển châu lâm. Sách này ghi trích dẫn từ Tạp 

thí dụ kinh và có nội dung khác biệt đôi chút. Chúng tôi trong lúc Việt dịch đã 

căn cứ nguyên bản này để thêm vào một số chi tiết giúp đoạn văn trên được 

rõ ràng hơn. 

204

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Vị tỳ-kheo thọ nhận rồi bảo rằng: “Ông đã cúng dường 

được một tháng rồi.” Người nghèo không hiểu, thưa hỏi 

lại: “Con chỉ dâng cúng một chùm nho, sao ngài lại nói đã 

cúng dường được trọn một tháng?” 

Vị tỳ-kheo dạy: “Tuy chỉ một chùm nho này, nhưng ông 

đã khởi tâm từ một tháng trước, luôn nghĩ nhớ đến việc 

cúng dường không lúc nào gián đoạn, như vậy chẳng phải 

là đã cúng dường được một tháng rồi sao?” 

 Lời bàn

Xét về sự việc thì bố thí cúng dường vốn có thể gián 

đoạn, nhưng tâm niệm bố thí cúng dường thì không nên 

gián đoạn, phải giữ cho niệm niệm nối nhau không dứt thì 

mới có thể vun bồi được hạt giống Bồ-đề. Việc cúng dường 

cơm nước cho các chùa chiền, tự viện... mang lại lợi ích lớn 

lao nhất, vì nó giúp cho người cúng dường kia trong chỗ tự 

mình không hay biết mà tự nhiên mỗi ngày đều cúng dường 

Tam bảo. 

GIEO TRỒNG PHƯỚC ĐỨC TRÊN ĐẦU NGÓN TAY1

Xưa có người trưởng giả tên là A-cưu-lưu, vốn không tin 

rằng sau khi chết còn có kiếp sau, cũng không tin lẽ nhân 

quả, thiện ác. Ngày kia, A-cưu-lưu với 500 người khách 

1 Trích từ kinh Thí dụ - 譬喻經. (Chú giải của soạn giả) Tuy nhiên, kinh Thí dụ là một bản kinh ngắn và chúng tôi đã xem qua, hoàn toàn không có câu chuyện 

này, có lẽ đã có sự nhầm lẫn. Chúng tôi lại tìm thấy đúng câu chuyện này trong 

kinh Phật thuyết A-cưu-lưu - 佛說阿鳩留經, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại 

tạng kinh, tập 14, kinh số 529, bắt đầu từ dòng thứ 28, trang 804, tờ a. Trong 

nguyên bản kinh thì đây là một câu chuyện dài với nhiều chi tiết hơn, soạn giả 

đã lược ý từ đó mà viết lại chứ không trích nguyên văn kinh. 

205

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

buôn mang theo rất nhiều vàng ngọc châu báu, dự định 

cùng nhau thực hiện một chuyến buôn xa. Không may cả 

đoàn cùng lạc vào một con đường hết sức hiểm trở, đi suốt 

ba, bốn ngày qua mà chẳng nhìn thấy một ngọn cỏ, không 

tìm được một giọt nước, trong khi lương thực, nước uống 

mang theo đều đã cạn hết. Tình thế vô cùng nguy ngập, ắt 

không thể tránh khỏi phải chết vì đói khát. 

Khi ấy, trưởng giả A-cưu-lưu trong lúc đi loanh quanh 

tìm nguồn nước bỗng gặp một vị thần cây, liền đem việc 

nguy khốn đói khát của mình nói với thần. Vị thần đưa cánh 

tay phải lên, từ các ngón tay của ông liền hóa ra rất nhiều 

thức ăn, nước uống, cung cấp đầy đủ cho A-cưu-lưu và cả 

những người cùng đi đều thoát khỏi cơn đói khát. 

Trưởng giả A-cưu-lưu liền thưa hỏi: “Thần nhờ phước 

đức gì mà có khả năng biến hóa từ ngón tay ra thức ăn, nước 

uống như thế?” 

Vị thần đáp: “Trước đây vào thời đức Phật Ca-diếp, ta là 

một người nghèo, thường ngồi bên lề đường nơi cửa thành 

chuyên làm việc lau kính cho người. Mỗi khi thấy có vị sa 

môn nào vào thành khất thực, ta liền đưa cánh tay phải lên 

chỉ đường, chỉ rõ cho vị ấy biết nhà nào trong thành có thể 

đến khất thực được. Lại khi thấy vị ấy khất thực được đầy 

bát trở về, ta liền sinh tâm hoan hỷ vô cùng. Ta làm như thế 

không chỉ một hai ngày mà là rất lâu dài. Nhờ phước báo đó 

mà ngày nay mọi thứ cần dùng chỉ đưa ngón tay chỉ ra là có.” 

206

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Trưởng giả A-cưu-lưu nghe qua câu chuyện của vị thần 

cây, trong lòng sáng tỏ, thấu rõ lẽ nhân quả, từ đó về sau hết 

lòng tu tập hạnh bố thí, mỗi ngày đều cúng dường cho rất 

nhiều vị tăng. Sau khi chết ông liền được sinh lên tầng trời 

thứ hai, cung trời Đao-lợi, làm vị thiên nhân rải hoa trời. 

 Lời bàn

Người không có trí tuệ thì dù có nhiều tài sản cũng 

không thể gieo trồng phước báo. Người có trí tuệ thì dù 

không có tài sản cũng có thể gieo trồng phước báo. Nếu học 

làm theo như vị thần cây kia, ắt là tài sản của người khác 

cũng có thể trở thành hữu dụng cho ta. Khi chỉ đường làm 

lợi lạc cho người khác, ruộng phước từ nơi ngón tay chỉ mà 

được rộng sâu; ngợi khen khuyến khích người khác làm việc 

thiện, ruộng phước từ nơi lời nói mà được rộng sâu; bôn ba 

xuôi ngược giúp người, ruộng phước từ nơi đôi chân mà 

được rộng sâu... Quay nhìn lại khắp thân thể mình, từ tai, 

mắt đến tay, chân... thật không bộ phận nào lại không thể 

giúp ta gieo trồng ruộng phước. Thật vĩ đại lắm thay! Phật 

pháp quả thật mang lại lợi ích cho muôn người, những kẻ 

phàm tục tầm thường làm sao có được trí tuệ sáng suốt hiểu 

được như thế? 

207

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

THÂN HÌNH XẤU XÍ, THANH ÂM TỐT ĐẸP1

Vua Ba-tư-nặc một hôm dẫn quân đi ngang tinh xá Kỳ 

Viên, nghe tiếng một vị tỳ-kheo tụng kinh, thanh âm hết sức 

hay lạ, thu hút. Vua liền tìm đến khấu đầu lễ Phật xin được 

diện kiến vị tỳ-kheo ấy, dâng cúng 10 vạn đồng tiền. Đức Phật 

dạy: “Nhà vua hãy cúng tiền trước rồi sẽ gặp thầy ấy sau. Nếu 

vua gặp thầy ấy trước, ắt sẽ không khởi tâm cúng dường nữa.” 

Vua liền mang tiền đến cúng dường trước. Sau đó được 

gặp vị tỳ-kheo mới thấy vị này hình dung cực kỳ xấu xí, lại 

thấp bé vô cùng. Vua quả nhiên sinh tâm hối tiếc việc cúng 

dường. Vua liền thưa hỏi, muốn biết nhân duyên đời trước. 

Đức Phật dạy: “Ngày xưa, sau khi đức Phật Ca-diếp 

nhập Niết-bàn, có một vị vua dựng tháp thờ Phật, giao cho 

4 vị quan cùng lo đốc thúc việc xây dựng. Trong đó có một 

vị lười nhác không tận lực, liền bị vua quở trách. Vị quan ấy 

bị quở trách thì giận lắm, thốt ra lời rằng: “Cái tháp quái này 

to lớn quá, biết chừng nào mới xây cho xong được!” Do phát 

ra lời bực dọc oán hận đối với việc xây dựng tháp Phật, nên 

trong suốt 500 kiếp sinh ra đều phải chịu hình dung cực kỳ 

xấu xí, thấp bé. Lại sau khi xây dựng xong tháp Phật, vị ấy 

tự hối lỗi trước, mang một cái chuông nhỏ đến cúng dường 

đặt trong tháp. Nhờ phước báo ấy mà trong suốt 500 kiếp 

1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên - 賢愚因緣經. (Chú giải của soạn giả) Đoạn 

này không trích nguyên văn mà chỉ lược ý từ kinh văn, bắt đầu từ dòng thứ 10, 

trang 424, tờ b, thuộc quyển 11 của kinh Hiền ngu (13 quyển), được xếp vào 

Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh số 202. 

208

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

về sau mỗi khi sinh ra đều có được thanh âm hay lạ, thu hút 

người khác. 

 Lời bàn

Các nhân do sáu căn tạo thành, thiện ác xen lẫn nhau, 

tùy theo đó mà chúng sinh phải thọ nhận quả báo khác 

nhau, khổ vui lẫn lộn. Xưa có người đi du lịch xa, lúc đến 

một ngọn núi giữa đảo xa ngoài biển, gặp một người dung 

nhan tỏa sáng phi thường, diện mạo đoan chánh, thường 

được nghe nhạc trời khiến tâm vui vẻ, chỉ riêng có cái miệng 

là cực kỳ xấu xí, giống như mõm lợn. Tìm hiểu nguyên nhân 

mới biết đó là người đời trước thường tu phước, chỉ hay mắc 

lỗi nơi lời nói, thường nói những lời thô tục, bẩn thỉu. Ôi, 

thật đáng sợ lắm thay! 

MƯỜI HẠT THÓC ĐƯỢC THOÁT NGHÈO1

Đời Tùy, ở núi Chung Nam có vị thánh tăng là Thích 

Phổ An. Mỗi khi ngài đến chỗ đông người, thiên hạ lại 

tranh nhau thiết lễ cúng dường thỉnh ngài thọ trai. 

Ngày kia, ngài đến thôn Đại Vạn. Trong thôn có người 

tên Điền Di Sanh, nhà nghèo đến mức chẳng có gì ngoài bốn 

bức vách trơ vơ. Ông có bốn người con gái, quần áo chẳng 

đủ che thân. Cô con gái lớn nhất tên là Hoa Nghiêm, khi ấy 

đã được 20 tuổi, ngoảnh nhìn lại gia sản chẳng có gì ngoài 

hai thước vải thô xấu. Nghĩ mình nghèo khổ thật quá đỗi, 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)

209

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chẳng biết lấy gì để làm việc bố thí tạo phước, chỉ biết ngửa 

mặt nhìn lên mái nhà đau xót, bất chợt nhân đó thấy trên 

cây xà ngang có một lỗ hỗng nhỏ, bên trong có một nhúm 

thóc nằm vương vãi. Cô tìm cách lấy xuống, xem kỹ nhặt ra 

được mười hạt thóc vàng. Liền đem mấy hạt thóc ấy lột vỏ 

trấu, chà sạch lớp cám bên ngoài, định mang cùng với hai 

thước vải thô dâng lên cúng dường thánh tăng. 

Thế nhưng khi cô nhìn lại mình, chẳng còn mảnh vải che 

thân nên không thể ra khỏi nhà được. Liền chờ lúc đêm tối 

mới ra khỏi nhà, không dám đứng thẳng đi mà bò sát dưới 

đất, hướng về chỗ vị tăng đang trú ngụ, mang hai thước vải 

thô bỏ nơi bên ngoài phương trượng, còn mười hạt gạo thì 

tự tay mang đến bỏ vào nồi cơm đang nấu, trong lòng thầm 

khấn nguyện rằng: “Tôi đời trước do tham lam bỏn xẻn 

nên nay phải chịu quả báo nghèo khổ cùng khốn. Nay đối 

trước chư Phật xin thành tâm sám hối, nguyện đem chút vật 

phẩm nhỏ nhoi này cúng dường chư tăng. Nếu như nghiệp 

báo nghèo khổ khốn cùng của tôi đến nay đã dứt, xin cho 

tất cả những hạt cơm đang nấu trong nồi này đều hóa thành 

sắc vàng.” Khấn nguyện rồi gạt nước mắt mà quay về nhà. 

Sáng sớm hôm sau, chư tăng đều thấy trong cái nồi ấy 

nấu đến năm thạch gạo mà toàn bộ cơm trong nồi đều hóa 

thành sắc vàng. Không ai biết vì sao, chỉ có Đại sư Phổ An 

quán biết nhân duyên sự việc liền nói rõ cho mọi người biết. 

Ai nấy nghe qua xúc động không kiềm được, đều cho cô gái 

họ Điền là người có tâm địa tốt. Nhân đó, rất nhiều người 

210

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

mang tài vật đến giúp đỡ cho gia đình Điền Di Sanh. Cô gái 

ấy sau lại phát tâm xuất gia học đạo. 

 Lời bàn

Tuy chỉ là vài thước vải thô với mấy hạt gạo, nhưng đối 

với cô gái họ Điền kia đã là dốc hết tài sản mà cúng dường 

rồi vậy. Những nghiệp xấu đã tạo đời trước, biết đâu chẳng 

là nhờ đó mà cũng được dứt sạch? 

211

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

THƯỜNG KHÔNG NGỪNG VIỆC 

GIÚP NGƯỜI, ÂM THẦM LÀM ĐỦ 

MỌI CÔNG ĐỨC

 Giảng rộng

Đoạn văn từ đây trở xuống nêu sự việc nên làm để 

khuyến khích, thúc giục, tổng quát những chỗ cương yếu 

đều nhằm nuôi dưỡng căn lành trong tâm thức. Những cách 

nói như  “thường không ngừng những việc giúp người”  vốn 

không cần phải diễn giải mở rộng gì thêm, mà nói  “âm thầm 

 làm đủ mọi công đức”  thì cũng đã quá rõ ràng như vậy. Khi 

làm những việc giúp người, điều quan trọng là phải thường 

xuyên không gián đoạn; việc âm thầm tạo công đức, điều 

quan trọng là phải cố gắng làm đủ mọi điều, không xem 

thường, bỏ sót, dù chỉ là việc nhỏ. Nếu nói theo pháp thế 

gian thì quả thật rất khó có khả năng làm được như thế. 

Nhưng nếu biết vận dụng thông suốt Phật pháp thì rốt lại 

cũng chẳng có gì là khó cả. Nếu thấy việc thiện mà sức mình 

có thể làm được, liền hăng hái xông vào nỗ lực làm ngay. 

Nếu thấy việc thiện mà sức mình không thể kham nổi thì 

hãy phát khởi thệ nguyện lớn lao, và đợi đến đời sau khi 

mình có đủ khả năng ắt sẽ thực hiện điều ấy. 

212

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Luận giải về sự phát nguyện

 Nguyện lành của thế tục

Nếu ở chốn quan quyền điều hành chính sự, nguyện 

cho mọi chính sách tốt đẹp đều được đến với người dân 

khắp nước; nếu ở chốn thôn quê, nguyện cho người người 

đều được mãi mãi an hưởng thái bình. Đối với tình cha con 

của người, nguyện cho được cha lành con thảo; đối với tình 

anh em của người, nguyện cho luôn giữ được sự thân ái, 

lễ độ. Khi bản thân mình có được miếng ăn, nguyện cho 

những kẻ đói thiếu trong thiên hạ đều được no đủ. Khi bản 

thân mình có được y phục, nguyện cho những kẻ đang chịu 

cảnh rách rưới lạnh lẽo đều được ấm áp với đầy đủ chăn 

mền quần áo. Đi qua nơi phố chợ, nguyện cho khắp thảy 

mọi nhà đều được dư dật no đủ; đi qua đường đê lối ruộng, 

nguyện cho năm nào cũng được mưa thuận gió hòa. Thấy 

người qua sông vượt biển, nguyện cho đừng gặp phải sóng 

to gió lớn; thấy người đi vào núi rừng hiểm trở, nguyện cho 

không gặp phải rắn rết hổ báo làm hại. Nhìn thấy kẻ nghèo 

cùng khốn khó, nguyện cho người ấy được giàu sang phú 

quý; nghe biết người bệnh tật khổ đau, nguyện cho người 

ấy được mạnh mẽ an ổn. Thấy người được thành tựu cũng 

tỷ như chính mình thành tựu; thấy người bị thất bại cũng 

xem như chính mình thất bại. Như có thể trong mỗi một 

niệm tưởng đều thường nhớ nghĩ đến những tâm nguyện 

như thế, không để dứt mất, thì việc mở rộng lòng thương 

yêu người trong bốn biển như anh em một nhà, hòa hợp vạn 

vật với chính mình như đồng một thể cũng đâu có gì là khó? 

213

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Đây chỉ là những nguyện lành của thế tục mà thôi. Vì sao 

vậy? Vì tuy biết nghĩ suy việc thiện trong một đời sống này, 

nhưng không biết là còn có nhiều kiếp sống khác; chỉ lo đời 

này không đủ sức giúp người, nhưng không biết rằng chỉ cần 

giữ vững tâm nguyện thì trong những kiếp về sau ắt sẽ có ngày 

thành tựu. Hơn nữa, những nguyện như trên chỉ giới hạn trong 

phạm vi cõi người, không rộng mở đến các cõi trời, cho đến 

địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh. Những tâm nguyện như thế, ví 

dầu tất cả có được thành tựu như ý, chúng sinh trong sáu cõi 

đều được hưởng nhờ ơn đức, thì bất quá cũng chỉ là tạo được 

những quả báo để thụ hưởng trong phạm vi hai cõi trời người, 

không thể có khả năng giúp người nhổ bật cội rễ của sinh tử 

luân hồi. Chính vì thế mà người có trí tuệ lớn lao thì không thể 

không phát khởi tâm nguyện xuất thế rộng sâu. 

 Bốn tâm nguyện xuất thế rộng sâu

 Chúng sinh vô biên, thệ nguyện độ khắp. 

 Phiền não vô tận, thệ nguyện dứt sạch. 

 Pháp môn vô lượng, thệ nguyện tu học. 

 Phật đạo vô thượng, thệ nguyện thành tựu. 

 Lời bàn

Đây là bốn tâm nguyện rộng sâu của hàng Bồ Tát, trong 

mỗi câu đều hàm chứa vô số ý nghĩa sâu xa mầu nhiệm. Người 

nào có khả năng thể hội được bốn câu này, sao cho trong lúc đi, 

đứng, nằm, ngồi đều không lúc nào dứt mất, thì ngay nơi đó đã 

214

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

chính là Bồ-đề rồi. Trong kinh dạy rằng: “Tu hành mà không 

phát tâm Bồ-đề, khác nào như cày ruộng mà không dẫn nước 

vào, dù có cố công gắng sức để phát khởi nguyện lành của thế 

gian, trải qua số kiếp như cát sông Hằng, chẳng bằng như người 

chỉ tạm thời phát khởi được tâm Bồ-đề.” 

 Dẫn chứng

BA NGƯỜI CÙNG PHÁT NGUYỆN1

Vào thời quá khứ cách đây vô số kiếp, có đức Phật ra đời 

hiệu là Nhất Thiết Độ Như Lai. Bấy giờ, một gia đình quý 

tộc giàu sang có ba đứa con nhỏ. Một hôm, cả ba em mang 

ba hạt châu đến cúng dường Phật. Một em nói: “Con muốn 

sau này được như vị tỳ-kheo đứng bên phải đức Phật.” Một 

em khác lại nói: “Con muốn sau này được như vị tỳ-kheo 

đứng bên trái đức Phật.” Em thứ ba nói: “Con muốn sau này 

được như đức Phật ngồi giữa đại chúng.” 

Đức Phật Thích-ca kể lại chuyện này rồi dạy rằng: “Em 

bé phát nguyện làm Phật, chính là ta ngày nay. Em bé muốn 

được như vị tỳ-kheo đứng bên trái Phật, nay là Xá-lợi-phất. 

Em bé muốn được như vị tỳ-kheo đứng bên phải Phật, nay 

là Mục-kiền-liên.” 

ĐỒNG HIỆU VỚI CỔ PHẬT2

Đức Thế Tôn thuở xưa, từ vô số kiếp về trước nhiều như 

số cát sông Hằng, nghe biết vị Phật thuở ấy hiệu là Thích-

1 Trích từ kinh A-xà-thế - 阿闍世經. (Chú giải của soạn giả)

2 Trích từ kinh Niết-bàn - 涅槃經. (Chú giải của soạn giả)

215

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

ca Văn Phật đang thuyết giảng kinh Niết-bàn, liền tự bán 

thân mình để có tiền sắm sửa hương hoa đến dâng lên cúng 

dường Phật. Nhân được nghe một bài kệ trong kinh Niết-

bàn mà phát nguyện rằng: “Nguyện trong đời vị lai ta sẽ 

thành Phật, cũng đồng một hiệu như đức Phật này.” Do 

phát nguyện như thế nên ngày nay đức Thế Tôn có hiệu là 

Thích-ca Văn Phật. 

PHÁT NGUYỆN ĐỘ NGƯỜI TRƯỚC HẾT1

Trong vô số kiếp về trước, đức Thế Tôn có lần sinh ra 

làm một vị tiên nhân nhẫn nhục. Một hôm, tiên nhân đang 

ngồi trong núi sâu, bỗng gặp lúc đức vua đi săn đến đó, 

đuổi một con thú chạy ngang qua chỗ tiên nhân. Vua thấy 

ngài ngồi đó liền hỏi xem con thú chạy hướng nào. Tiên 

nhân suy nghĩ: “Nếu nói thật là hại chết con thú, nếu không 

nói thật tức phạm lỗi nói dối.” Trầm ngâm như vậy hồi lâu 

không đáp. Vua nổi giận, chặt đứt một cánh tay ngài. Lại hỏi 

lần nữa, vẫn trầm ngâm không đáp, vua lại chặt luôn cánh 

tay còn lại. Ngay khi ấy, tiên nhân liền phát nguyện: “Người 

này độc ác, sau này khi ta thành Phật, nguyện trước tiên sẽ 

hóa độ ông ta, không để người đời lại bắt chước theo ông ta 

làm việc ác.” Quả nhiên, khi đức Phật Thích-ca vừa thành 

đạo, trước hết thuyết pháp hóa độ cho Kiều-trần-như, chính 

là vị vua ngày trước. 

1 Trích từ sách Kim cang kinh giải - 金剛經解. (Chú giải của soạn giả)

216

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

BỐN MƯƠI TÁM ĐẠI NGUYỆN1

Đức Phật A-di-đà trong vô số kiếp về trước có một tiền 

thân là tỳ-kheo Pháp Tạng, từng phát khởi 48 đại nguyện, 

trong đó có lời nguyện rằng: “Khi ta thành Phật, nguyện 

cho cõi nước ấy thanh tịnh quý báu, đẹp đẽ trang nghiêm. 

Chúng sinh trong mười phương, nếu ai có nguyện sinh về 

cõi nước ta, chỉ cần trì niệm danh hiệu ta thì đến khi lâm 

chung ta sẽ hóa hiện thân Phật, Bồ Tát đến tiếp độ, khiến 

cho người ấy được hóa sinh nơi cõi nước ta, sinh ra từ hoa 

sen, chứng được quả vị không còn thối chuyển.” 

Vì thế, ngày nay bất kỳ ai có thể nhất tâm niệm Phật 

A-di-đà đều sẽ được vãng sinh về thế giới Cực Lạc của ngài. 

NHỜ CÓ NGUYỆN NÊN DỄ HÓA ĐỘ2

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một xóm làng kia toàn 

những người buông thả theo tà kiến, không tin lời Phật dạy. 

Đức Phật bảo ngài Mục-kiền-liên đến giáo hóa, cả làng lập 

tức nghe theo lời dạy của ngài, thay đổi tâm niệm hướng về 

Phật pháp. 

Nhân đó, đức Phật dạy: “Những người làng ấy với Mục-

kiền-liên vốn có nhân duyên. Thuở xưa Mục-kiền-liên từng 

là một người tiều phu lên núi kiếm củi. Một hôm gặp phải 

tổ ong, cả bầy ong cùng bay ra hăm hở muốn chích. Người 

tiều phu khi ấy liền dạy rằng: ‘Tất cả chúng bay đều sẵn có 

tánh Phật, đừng nên làm việc độc hại. Ngày sau khi ta thành 

1 Trích từ kinh Đại A-di-đà - 大阿彌陀經. (Chú giải của soạn giả)

2 Trích từ sách Kinh luật dị tướng - 經律異相. (Chú giải của soạn giả)

217

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đạo, sẽ hóa độ tất cả bọn bay.’ Bầy ong nghe lời ấy đều bay 

đi tứ tán, không làm hại người tiều phu. Dân làng ngày nay 

chính là bầy ong ngày trước, nhân nơi việc Mục-kiền-liên đã 

từng phát nguyện hóa độ họ, nên nay chỉ cần một lần đến 

dạy dỗ họ liền nghe theo.” 

VỪA PHÁT TÂM ĐÃ VƯỢT TRÊN NHỊ THỪA1

Có một vị A-la-hán đã chứng Lục thần thông, một hôm 

dẫn chú sa-di mang túi đựng y bát của ngài đi theo sau. Khi 

ấy, chú sa-di trong lòng khởi lên tâm nguyện rằng: “Ta phải 

chuyên cần nỗ lực tu tập tinh tấn để cầu được quả Phật.” Vị 

A-la-hán ngay khi ấy liền quay lại nhận lấy túi đựng y bát 

để tự mình mang đi, lại bảo chú sa-di đi lên phía trước. 

Chỉ trong chốc lát sau, chú sa-di lại khởi lên ý niệm rằng: 

“Cầu quả Phật thật xa xôi khó được, chẳng bằng ta nên cầu 

quả Thanh văn, sẽ sớm được tự giải thoát.” Vị A-la-hán khi ấy 

liền đặt túi đựng y bát lên vai chú sa-di, bảo chú đi ra phía sau. 

Cứ như vậy lặp lại đến 3 lần, chú sa-di liền nói: “Hòa 

thượng già quá lú lẫn rồi, cớ sao lại bảo con khi thì đi trước, 

lúc lại đi sau?” 

Vị A-la-hán đáp: “Ta không hề lú lẫn, chỉ vì lúc trước 

con phát tâm cầu quả Phật, tức đứng vào hàng Bồ Tát, vị thế 

ắt cao hơn ta, nên ta phải đi sau mà tự mang túi xách, không 

dám để con mang. Ngay sau đó con lại khởi tâm ưa thích 

quả Thanh văn, không còn tâm niệm cứu độ chúng sinh, vị 

1 Trích từ luận Trí độ - 智度論. (Chú giải của soạn giả)

218

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thế đã thấp hơn ta, tất nhiên phải đi theo sau mang túi xách 

cho ta.” 

Chú sa-di nghe thầy nói đúng tâm ý mình, trong lòng 

kinh hãi, từ đó tâm ý kiên định, hết lòng chuyên cần tinh 

tấn cầu quả Phật. 

 Lời bàn

Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經) dạy rằng: “Khi có một 

người phát tâm Bồ-đề, 1 tất cả chư thiên đều vô cùng kinh 

ngạc vui mừng, cho rằng nay đã có được một bậc thầy trong 

hai cõi trời, người.” 2

Chỉ nói rằng vừa mới phát tâm, tất nhiên có thể hiểu là 

chưa từng trải qua sự tu tập chứng đắc, như vậy mà đã vượt 

trên quả vị A-la-hán. 3 Đó là vì đã phát tâm nguyện, ắt ngày sau 

sẽ được thành tựu. Cũng giống như vị thái tử vừa mới sinh ra, 

tuy hãy còn nằm trong nôi nhưng tất cả các vị lão thần quan 

chức trong triều đình đều phải cung kính lễ bái. 

1 Phát tâm Bồ-đề, tức phát tâm cầu quả Phật để cứu độ tất cả chúng sinh. 

2 Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經), thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 24, kinh số 1488, tổng cộng 7 quyển, do ngài Đàm Vô Sấm dịch sang Hán ngữ 

vào đời Bắc Lương. Đoạn trích này thuộc quyển 1, trang 1035, tờ b, bắt đầu từ 

dòng thứ 14. 

3 Ở đây phải hiểu là quả vị A-la-hán của Thanh văn thừa, không phải A-la-hán trong Thập hiệu của chư Phật. 

219

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

LỢI NGƯỜI LỢI VẬT

 Giảng rộng

Nói “lợi vật”, đó là công đức đủ để làm lợi lạc cho muôn 

vật; nói “lợi người”, đó là công đức đủ để làm lợi lạc cho mọi 

người. Có thể làm lợi ích cho muôn người muôn vật, ấy là đã 

sống một đời không uổng phí. 

Chữ “lợi” mang hàm nghĩa cực xấu, lại cũng mang hàm 

nghĩa cực tốt, nhưng không phải cùng lúc mang hai nghĩa 

ấy. Nếu kẻ vì tự thân mình mà cầu được lợi, đó là ý riêng, ắt 

là không tốt. Nếu có kẻ vì cứu giúp muôn người mà cầu lợi, 

đó là công tâm, ắt là rất tốt. 

 Trưng dẫn sự tích

KẺ PHÁ BIA VÀ NGƯỜI KHẮC BIA1

Đời nhà Đường có vị danh y là Tôn Tư Mạc, học được 30 

bài thuốc hay của Long cung, mang ra sử dụng bao giờ cũng 

hiệu nghiệm, liền ghi chép thành sách  Thiên kim phương (千

金方), lại khắc thành bia đá để truyền lại đời sau. 

Có người kia in ra được rất nhiều bản sách này rồi, liền 

phá nát bia đá để mong bán sách trục lợi. Sau đó liền bị sét 

đánh chết. 

Lại có một người khác y theo sách ấy khắc lại vào bia 

đá, liền nằm mộng thấy Tôn Tư Mạc bảo rằng: “Số ông vốn 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú - 感應篇註 (Chú giải của soạn giả)

220

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

không có con, nay nhờ công đức khắc sách  Thiên kim phương 

vào bia đá, ắt sẽ sinh được quý tử.” 

Sau người ấy quả nhiên sinh con quý hiển. 

 Lời bàn

Người phá nát bia đá kia chỉ biết cầu lợi cho riêng mình, 

còn người khắc lại bia đá chỉ nghĩ đến lợi lạc cho muôn 

người. Nhưng rốt lại thì kẻ cầu lợi cho riêng mình chẳng 

bao giờ được lợi, mà người làm lợi lạc cho muôn người bao 

giờ cũng được lợi. 

HỦY BỎ CHÍNH SÁCH TỆ HẠI1 

Trong khoảng niên hiệu Tuyên Đức triều Minh, 2 triều đình 

thường sai thái giám đưa người sang phương Tây tìm châu 

báu, tiêu tốn tiền bạc nhiều vô kể, lại khiến cho vô số người 

phải bỏ mạng trên đường. Đến thời vua Anh Tông niên hiệu 

Thiên Thuận, 3 có người tâu lên vua xin lặp lại. Hoàng đế liền 

hạ lệnh cho Binh bộ Thượng thư là Hạng Trung tìm lại quyển 

sách ghi việc ấy để thực hiện. Bấy giờ, Lưu Đại Hạ đang giữ 

chức Lang trung, liền lẻn vào thư khố trước giấu sách đi, các 

quan lại đến sau không tìm được gì, việc ấy cuối cùng phải bãi 

bỏ. Về sau, Thượng thư Hạng Trung đem việc sách bị mất ra 

khiển trách các quan thuộc cấp, Lưu Đại Hạ liền cười mà nói 

rằng: “Ấy là chính sách tệ hại. Ví như sách ấy hiện còn cũng 

1 Trích từ sách Hoàng minh thông giám -皇明通鑒. (Chú giải của soạn giả)

2 Niên hiệu Tuyên Đức là thời hoàng đế Minh Tuyên Tông, kéo dài từ năm 1425 

đến năm 1435. 

3Niên hiệu Thiên Thuận kéo dài từ năm 1457 đến năm 1464. 

221

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nên hủy đi để trừ bỏ cho tận gốc, huống chi lại còn truy hỏi 

sách còn hay mất để làm gì?” 

Hạng Trung nghe nói hoảng sợ, tạ lỗi rồi nói rằng: “Âm 

đức của ông quả là cảm động thấu trời. Chức quan của tôi 

nên thuộc về ông mới đúng.” 

Quả nhiên về sau Lưu Đại Hạ làm đến chức quan Thái 

Bảo Đại Tư Mã, con cháu nhiều đời cũng đều được vinh 

hiển phú quý. 

 Lời bàn

Cứ theo như việc làm của Lưu Đại Hạ mà suy rộng ra 

cho đầy đủ thì những sách vở thế gian có hại cho người đều 

nên hủy đi, mà trong đó nguy hại nhất là những tiểu thuyết 

khiêu dâm, những sách hủy báng Phật pháp. 

THƯỜNG BÌNH ỔN GIÁ LƯƠNG THỰC1

Lúc Trương Quai Nhai làm quan tri phủ tại đất 

Thành Đô, một hôm nằm mộng thấy Tử Phủ Chân quân 

mời đến gặp mặt. Đến nơi chưa được bao lâu chợt nghe 

tiếng báo rằng: “Có Hoàng Kiêm Tế ở cửa thành phía 

tây đến.” Liền thấy một đạo nhân chít khăn trên đầu 

bước vào, Tử Phủ Chân quân dùng lễ tiếp đón người ấy 

hết sức cung kính. 

Sáng hôm sau, Trương Quai Nhai sai người đến cửa 

thành phía tây, quả thật có một đạo nhân tên Hoàng Kiêm 

Tế, liền mời vào gặp mặt, hóa ra rõ ràng giống hệt như người 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục - 勸懲錄. (Chú giải của soạn giả)

222

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

đã gặp trong mộng. Trương Quai Nhai liền gạn hỏi đạo 

nhân xem bình sinh thường làm những việc thiện gì. Đạo 

nhân đáp rằng: “Tôi thật cũng chẳng làm được gì nhiều, chỉ 

mỗi năm vào mùa lúa chín đều bỏ ra 300 quan tiền mua lúa 

trữ lại, đến năm sau khi còn chưa đến mùa lúa chín, dân 

nghèo phần đông rất khó kiếm đủ miếng ăn, tôi liền bán số 

lúa ấy ra vẫn nguyên giá cũ. Như vậy phần tôi cũng chẳng 

mất mát gì, mà đối với dân nghèo lại được cứu giúp qua cơn 

nguy cấp. Tôi chỉ làm được mỗi một việc như thế mà thôi.” 

Trương Quai Nhai nghe xong hết sức cảm phục tán thán, 

sai người thỉnh đạo nhân ngồi lên tòa cao rồi tự mình cung 

kính thi lễ. 

 Lời bàn

Việc giữ bình ổn giá lương thực như thế, nơi nào cũng 

có thể làm theo. Chỉ cần một nơi dân chúng được hưởng ân 

huệ, bốn phương đều nên noi theo đó mà làm. 

LÀM THIỆN TÍCH PHƯỚC

 Giảng rộng

Những gì người thế tục tích lũy được, có những thứ 

người khác có thể cướp đoạt, mà bản thân mình không thể 

mang theo khi chết. Lại có những thứ người khác không thể 

cướp đoạt, nhưng bản thân mình cũng không thể mang theo 

223

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

khi chết. Lại có những thứ mà mình có thể mang theo khi 

chết nhưng người khác không thể cướp đoạt. 

Vàng bạc châu báu, nhà cửa ruộng vườn... đó là những 

thứ người khác có thể cướp đoạt, mà ta không thể mang theo 

khi chết. Học thức uyên bác, tài năng xuất chúng, đó là những 

thứ người khác không thể cướp đoạt, nhưng ta cũng không 

thể mang theo khi chết. 

Còn nói về những thứ mà ta có thể mang theo khi chết 

nhưng người khác không thể cướp đoạt, thì không gì khác 

hơn chính là những việc thiện đã làm, phước đức đã tạo. 

Làm thiện đạt đến mức cao nhất thì có thể giúp cho tổ tiên 

bảy đời đều được siêu thăng, thần thánh đều ủng hộ; tích 

phước đến mức cao nhất thì có thể khiến cho các nạn lũ lụt, 

lửa cháy đều không thể làm hại đến. 

Làm việc thiện chính là nền tảng của sự tu phước, mà 

phước đức có được lại chính là sự cảm ứng từ việc làm thiện. 

Nếu chỉ tu phước mà không tu trí huệ, mỗi khi hưởng phước 

lại nhân đó mà tạo thêm nghiệp xấu. Nếu chỉ tu trí tuệ mà 

không tu phước, e rằng đời sau phước mỏng, cuộc sống phải 

chịu nhiều khó khăn thiếu thốn. 

Xưa vào thời đức Phật Ca-diếp tại thế, có hai anh em nhà 

kia đều xuất gia làm sa môn. Người anh trì giới tham thiền, 

hết lòng cầu đạo, nhưng không tu hạnh bố thí. Người em lại 

siêng tu phước nhưng thường phạm vào giới luật. Về sau, 

khi đức Thích-ca Mâu-ni thành Phật, người anh chứng đắc 

quả vị A-la-hán, nhưng vì chưa từng tu phước nên thường 

đói thiếu, ăn chẳng được no. Người em do thường phạm giới 

224

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nên phải sinh làm con voi. Tuy nhiên, do đời trước thường 

tu phước nên tuy sinh vào loài súc sinh lại được đức vua yêu 

thích, thường cho mang trên thân đầy những thứ vòng ngọc 

châu báu, lại ban cho thực ấp đến trăm hộ, thức ăn thường 

dư dật. Cho nên nói rằng: “Tu phước không tu huệ, thân voi 

mang chuỗi ngọc. Tu huệ không tu phước, La-hán thường 

đói thiếu.” 

Chỉ duy nhất đức Phật được tôn xưng là bậc Lưỡng túc 

tôn, vì cả hai mặt phước, huệ của ngài đều đầy đủ. 

 Trưng dẫn sự tích

TẠO LẬP NHIỀU RUỘNG NHÂN NGHĨA1

Vào đời nhà Minh, ở huyện Hoa Đình có người tên là Cố 

Chánh Tâm, tên tự là Trọng Tu. Cha ông là Cố Trung Lập làm 

quan Tham nghị ở Quảng Tây. 

Chánh Tâm thích làm việc thiện, thường quyên góp đến 

số 104.700 lượng bạc, mua ruộng đến 40.800 mẫu, dùng vào 

việc giúp đỡ người khác, gọi là  nghĩa điền. Những ruộng ấy 

nằm phân tán trong 2 huyện Hoa Đình và Thanh Phố, lợi tức 

thu hoạch được đều dùng để cung cấp các khoản sưu dịch 

thuế má cho nhà nông gặp lúc khó khăn, giúp họ không rơi 

vào cảnh khốn cùng. 

Một năm nọ, vào khoảng gần cuối năm, có quan tuần tra 

đến phủ Tùng Giang, hạ lệnh nghiêm cấm người dân vào 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)

225

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

lúc giao thừa không được nhóm lửa, đốt pháo... Có người 

dân trong phố vi phạm lệnh cấm, quan sai người đến bắt, 

lại bắt nhầm Cố Chánh Tâm giam vào ngục. Nhân đó ông 

gặp được những tù nhân bị rách rưới rét lạnh, liền cấp phát 

quần áo cho; gặp những người đói khát, liền cấp phát cơm 

gạo; những người phạm tội có thể chuộc bằng tiền, liền xin 

nộp tiền thay cho họ; khiến cho phạm nhân trong nhà ngục 

được cứu ra hết gần như trống rỗng. Chánh Tâm lại còn 

giúp tiền để tu sửa lại nhà ngục. Ông thường thi ân cho rất 

nhiều người dù biết họ không có khả năng báo đáp. 

Sau khi ông chết, các quan địa phương đem những việc 

làm tốt đẹp ấy báo lên triều đình, hoàng đế ban chỉ hết lời 

khen ngợi, cho được đưa vào thờ tự chung với các bậc tiền 

nhân hiền đức của địa phương. 

 Lời bàn

Đời nhà Tống, Phạm Trọng Yêm mua ruộng để sử dụng 

hoa lợi thu hoạch vào việc giúp đỡ người trong họ Phạm, 

gọi là nghĩa điền, để lại tiếng thơm muôn đời. Nhưng nghĩa 

điền của họ Phạm chỉ giúp đỡ cho người cùng họ Phạm, 

không giúp được đến những người khác họ; ruộng ấy cũng 

chỉ khoảng trăm mẫu, không nhiều đến số hơn bốn mươi 

ngàn. Việc làm cao đẹp của Cố Chánh Tâm vượt xa người đi 

trước, thật hết sức phi thường. Cứ theo như phước báo của 

việc làm ấy mà xét thì hiện nay nhất định ông đang thọ sinh 

nơi cung trời Lục dục, bay lượn tự tại giữa không trung, thọ 

hưởng an lạc vô cùng tận. 

226

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

MỘT MÌNH ĐẢM NHẬN VIỆC NGHĨA 

Vào đời nhà Minh, tại Hồ Châu thuộc tỉnh Chiết Giang 

có người tên Từ Nhữ Huy, nhà giàu có, thích làm việc bố thí 

giúp người. Bấy giờ, có ngôi chùa ở Hàng Châu tổ chức giới 

đàn, phí tổn rất lớn, quan viên cả hai ty Bố chánh và Án sát 

cùng họp lại, kêu gọi các nhà hào phú ở địa phương phát 

tâm đóng góp. 

Từ Nhữ Huy tự nguyện xin được một mình lo liệu tất 

cả. Vị Hiến trưởng là Dương Kế Tông gạn hỏi vì sao ông 

làm như vậy, Từ Nhữ Huy đáp: “Người ta dẫu có tích lũy 

được sản nghiệp, nếu có đứa con hư hỏng, ắt rồi tất cả cũng 

sẽ về tay người khác, sao bằng đem dùng vào việc tốt đẹp 

vượt trội này, đời sau sẽ mãi mãi được thọ hưởng phước 

báo? Huống chi tiền tài là đầu mối tụ tập oán thù, con tôi 

không có tiền tài thì không phải nhận lãnh oán thù, hẳn sẽ 

được người thương yêu.” 

Nhữ Huy hiến cúng một ngàn nén bạc. Quan chức hai ty 

Bố chánh và Án sát đều ngợi khen sự sáng suốt hào phóng của 

ông, đặc biệt thiết đặt chỗ ngồi danh dự nơi hậu đường mời 

ông đến, tất cả quan thuộc đồng liêu cùng tụ họp chiêu đãi, lại 

kính tặng ông một bức trướng lụa và đưa tiễn về đến tận nhà. 

Ai nghe đến việc này cũng đều kính phục, ngưỡng mộ. 

 Lời bàn

Kinh Đại Bảo Tích dạy rằng: “Nếu ta không bỏ được tiền 

tài, tiền tài cũng sẽ bỏ ta. Nay ta nên xả bỏ tiền tài giả tạm, 

nên tạo tác tài bảo bền vững.” 1 

1 Trích từ kinh Đại Bảo Tích (大寶積經), thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 

227

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Từ Nhữ Huy làm như thế chính là đã tạo tác tài bảo bền 

vững. 

BỐ THÍ CÚNG DƯỜNG KHÔNG MỆT MỎI

Vào cuối đời nhà Minh, vùng Chiết Giang có người họ Sử 

thích làm việc thiện, thường bố thí giúp người, lại rất hoan hỷ 

tổ chức trai tăng cúng dường. Bấy giờ có vị tăng hiệu là Đại 

Thành, thường xuống núi hóa duyên rồi mang về chùa cúng 

dường chúng tăng. Đường về chùa đi ngang qua nhà họ Sử, 

hôm nào thấy hòa thượng quay về cơm không đầy bát, Sử 

quân lập tức vào nhà lấy cơm thêm vào cho đầy. Cứ như vậy 

trải qua nhiều năm, chưa bao giờ sinh lòng chán nản mỏi mệt. 

Ngày kia, người vợ của Sử quân sắp đến ngày sinh nở, 

bỗng thấy hòa thượng Đại Thành đến nhà, xăm xăm đi 

thẳng vào phòng phu nhân. Mọi người nhìn thấy đều lấy 

làm kinh dị, vội đuổi theo vào thì không tìm thấy gì cả. Sau 

đó, phu nhân hạ sinh một bé trai. Sử quân cấp tốc sai người 

lên chùa dò hỏi về hòa thượng Đại Thành, mới hay trong 

cùng ngày hôm đó ngài đã viên tịch. Sử quân nhân đó liền 

đặt tên cho con trai là Sử Đại Thành. 

Đứa bé hết sức thông minh, từ lúc ở trong thai đã khiến 

người mẹ chỉ ăn toàn thức ăn chay lạt. Khi trưởng thành, 

văn chương ngày càng trác tuyệt phi thường. Đến năm Ất 

Mùi thuộc niên hiệu Thuận Trị1 thì thi đỗ Trạng nguyên. 

tập 11, kinh số 310, tổng cộng 120 quyển, do ngài Bồ-đề-lưu-chí dịch vào đời 

Đường. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 16 trang 475, tờ c của quyển 82. 

1 Tức là năm 1655. Niên hiệu Thuận Trị của nhà Thanh bắt đầu từ năm 1644 đến năm 1661. 

228

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Chỉ biết làm việc thiện mà không tin Phật pháp, cách tu 

phước như vậy, bậc thức giả xem là đầu mối oan nghiệp của 

đời thứ ba. Vì sao vậy? Vì nhân việc làm thiện đó, trong hai 

đời được hưởng phước báo ắt không tránh khỏi tạo ra nhiều 

tội nghiệt, đến đời thứ ba hẳn phải nhận lãnh nghiệp báo 

khổ đau. Sử quân vốn là người trong Phật pháp, nên tuy 

được hưởng phú quý vinh hoa vẫn không vì thế mà đắm 

say mê muội. 

CHÍNH TRỰC THAY TRỜI 

HÀNH ĐẠO, DẠY NGƯỜI

 Giảng rộng

Nói “chính” tức là không có gì tà vạy, sai trái; nói 

“trực” tức không có gì yểm khúc, quanh co tránh né. 

Cho nên, chính trực là chuẩn tắc của đạo trời. Người tầm 

thường mà có thể hành xử chính trực, đó chính là thuận 

theo lòng trời mà dạy dỗ người khác, đâu cần phải là kẻ 

ngồi ở ngôi cao soi xuống muôn dân? Nếu muốn thay 

trời hành đạo, không cần phải là kẻ nắm quyền cai trị 

hoặc có nhiều thế lực, vì dẫu muốn cũng không thể có 

được. Thay trời hành đạo dạy người, chính là thuận theo 

trời đất mà cải hóa vạn vật, cùng dự vào với trời đất mà 

229

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thành một trong ba thành tố của vũ trụ:  thiên, địa, nhân. 

Muốn vậy thì trước hết phải chú tâm nỗ lực ở một chữ 

“hành”. Trong chữ “hành” đó, tất nhiên đã bao hàm hết 

thảy những việc kinh doanh, trù tính, kế hoạch, tùy thời 

mà biết sắp xếp, ứng dụng cho thích hợp. Bình tâm xét 

kỹ ý nghĩa của câu tiếp theo bên dưới:  “mở rộng lòng từ, 

 vì nước cứu dân” , thì đó cũng chính thật là thay trời hành 

đạo dạy người, nhưng lại có vẻ như chỉ muốn nói riêng 

với hàng quan gia khanh tướng đang giữ chức quyền. 

Những người khi sống thông minh chính trực, sau khi 

chết ắt sẽ là bậc thần linh, lý lẽ ấy đối với thế gian là chắc 

chắn. Lại nói theo thế tục thì đó gọi là siêu thăng, nhưng 

dùng sự thấu hiểu sáng suốt mà quán xét thì đó chính là 

đọa lạc. Ấy là vì người thế tục chỉ biết đời thứ hai mà không 

biết được đến đời thứ ba sau đó. Một khi đã là thần linh, tất 

phải thọ hưởng những phẩm vật cúng tế, mà phần nhiều là 

do người đời sát sinh hại vật mà dâng cúng. Đã thọ hưởng 

những thứ ấy, ắt đời sau không tránh khỏi đọa vào các cảnh 

giới địa ngục, súc sinh, chỉ là việc đến ngay trong khoảng 

chớp mắt mà thôi. Cho nên, trong lúc thay trời hành đạo dạy 

người, phải luôn cảnh giác với mối nguy hiểm tiềm tàng là 

tái sinh vào cảnh giới thần linh, phải gấp rút cầu sinh Tịnh 

độ, xác lập rõ ràng định hướng cho đời mình. Phải thường 

xuyên phát khởi thệ nguyện rộng sâu, dựa vào đó mà làm 

kiên cố thêm nền tảng tâm đạo Bồ-đề, có như vậy thì mới 

tránh được mối nguy đọa lạc vào cảnh giới xấu ác. 

Ngày ngày đều mong cho người khác làm được nhiều 

việc thiện, tích âm đức, đó là thuận lòng trời. Một lòng 

230

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

lo lắng, chỉ sợ người khác rơi vào lầm lạc, tạo tác những 

nghiệp xấu ác, đó cũng là thuận theo lòng trời. Người ngu 

mê chỉ nhìn thấy khoảng không gian xanh thẳm trên cao 

kia mà cho đó là trời, đâu biết thật có những vị trời như ở 

các cõi Tứ vương thiên, Đao-lợi thiên, mỗi ngày đều quan 

sát theo dõi những việc làm thiện, ác của người thế gian. 

Việc thay trời hành đạo dạy người như thế, đâu dễ có lúc 

chấm dứt được sao? 

 Trưng dẫn sự tích

SOÁT XÉT VIỆC THIỆN ÁC1

Các vị Đế Thích, Thiên vương cùng nhau lên Thiện pháp 

đường, có chư thiên cùng theo hầu chung quanh cung kính. 

Vào Thiện pháp đường rồi, Đế Thích lên ngồi trên tòa sư tử, 

hai bên tả hữu mỗi bên có 16 vị thiên vương cùng an tọa, 

ngoài ra tất cả chư thiên cũng đều phân theo ngôi thứ mà 

ngồi xuống. Có hai vị thái tử, một vị tên là Chiên-đàn, một 

vị tên là Tu-tỳ-la, chính là hai vị Đại tướng quân của cung 

trời Đao-lợi, chia nhau ngồi hai bên tả hữu của 32 vị thiên 

vương. Bốn vị thiên vương chia nhau ngồi nơi bốn cửa. 

Bấy giờ, bốn vị thiên vương mang những việc thiện ác của 

người thế gian mà tấu trình lên Đế Thích. Nếu nghe biết thế 

1 Trích từ Lập thế A-tỳ-đàm luận - 立世阿毗曇論. (Chú giải của soạn giả) Bản luận này gọi tên đầy đủ là Phật Thuyết Lập Thế A-tì-đàm luận(佛說立世阿毘曇論), 

được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 32, kinh số 1644, tổng 

cộng 10 quyển, do ngài Chơn Đế dịch sang Hán ngữ vào đời Trần. Đoạn trích 

này bắt đầu từ dòng thứ 25, trang 184, tờ a, quyển 2. 

231

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

gian có nhiều người thọ trì Ngũ giới, 1 Bát giới, 2 hoặc đối đãi 

cung kính với cha mẹ, với các vị sa môn, các bậc sư trưởng, 

thực hành bố thí, tu phước, Đế Thích liền hết sức hoan hỷ, biết 

rằng như vậy tương lai sẽ có nhiều người sinh về các cõi trời, 

mà ít người sinh vào cảnh giới a-tu-la. 3 Nếu không được như 

vậy, Đế Thích liền buồn rầu không vui. Vì thế, mỗi tháng vào 

những ngày lục trai, 4 thập trai5 đều sai khiến các vị phi thiên 

thần tướng thường xuyên tuần du trong chốn nhân gian, xem 

xét theo dõi các việc thiện ác của người đời. 

 Lời bàn

Người thế gian cho rằng Ngọc Đế có khi giáng trần, điều 

đó không đúng. Dưới mắt nhìn của chư thiên thì cõi thế 

gian này thật vô cùng ô uế, dẫu cách xa hàng trăm do-tuần 

cũng bốc mùi hôi thối đối với chư thiên, thật khó đến gần. 

1 Ngũ giới hay Năm giới, là những giới căn bản của người cư sĩ thọ trì sau khi quy y Tam bảo, bao gồm các giới: (1) không giết hại, (2) không trộm cướp, (3) 

không tà dâm, (4) không nói dối và (5) không uống rượu. 

2 Bát giới hay Bát trai giới, Tám giới, bao gồm Năm giới như trên cộng thêm ba giới nữa là: (6) Không sử dụng các loại dầu thơm, phấn sáp thoa phết lên thân 

thể, (7) Không xem, nghe các trò ca nhạc, múa hát, (8) Không ngồi nằm trên 

giường ghế cao rộng. Tám giới này thường được người cư sĩ phát nguyện thọ 

trì trọn vẹn trong thời gian một ngày, gọi là ngày Bát quan trai. 

3 Cảnh giới a-tu-la còn gọi là bán thần, gồm những chúng sinh ít phước hơn chư 

thiên nên tuy cũng có thần thông biến hóa mà sự thọ hưởng an lạc không bằng 

chư thiên. Chúng sinh cảnh giới này đa phần nặng tâm sân hận nên thường 

gây sự đánh nhau với chư thiên, khiến cho Đế Thích cũng bị quấy nhiễu. Vì thế, 

khi thấy chúng sinh làm việc thiện sinh về cõi trời nhiều hơn vào cõi a-tu-la thì 

Đế Thích vui mừng. 

4 Lục trai: giữ gìn trai giới thanh tịnh mỗi tháng 6 ngày, là các ngày 8, 14, 15, 23, 29 và 30. 

5 Thập trai: giữ gìn trai giới thanh tịnh mỗi tháng 10 ngày, là các ngày mồng 1, 8, 14, 15, 18, 23, 24, 28, 29 và 30. 

232

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Những vị tuần sát việc thiện ác chốn nhân gian chỉ riêng là 

những bậc quỷ thần nhiều phúc đức mà thôi. Tuy nhiên, 

việc thưởng điều lành, phạt điều ác luôn chính xác, không 

một mảy may sai lầm. Đến như những cõi trời Dạ Ma, Đâu-

suất trở lên nữa, chư thiên đều vô cùng tôn quý, chẳng hề 

lưu tâm đến những việc của thế tục. 

MỞ RỘNG LÒNG TỪ, 

 VÌ NƯỚC CỨU DÂN

 Giảng rộng

Dân là gốc của đất nước. Gốc có vững thì nước mới yên, 

cho nên muốn cứu giúp nhân dân phải có lòng yêu nước; vì 

yêu nước nên phải tận trung với minh quân. Câu văn trước là 

nêu tổng quát để giáo huấn người đời, đến câu này là muốn 

răn nhắc riêng những kẻ đang nắm trong tay quyền chính. 

Người đời đều tôn kính gọi quan phủ là Lão gia, điều đó 

có ý nghĩa gì? Ấy là muốn dùng cách xưng hô để nhắc nhở 

thức tỉnh kẻ làm quan, phải đối đãi với dân như bậc cha mẹ 

đối với con cái. 

Cha mẹ đối với con cái có bệnh thì lo âu. Sưu dịch thuế 

má nặng nề, ấy là bệnh của dân. Trộm cướp côn đồ ngày 

càng lộng hành, ấy là bệnh của dân. Mưa nắng trái thời, 

mùa màng thất bát, ấy là bệnh của dân. Kẻ giàu có bất lương 

233

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thẳng tay bóc lột, bọn quan chức gian xảo lạm quyền hại 

dân, ấy là bệnh của dân. 

Khi dân phải gánh chịu một bệnh, kẻ làm quan phải có 

ngay một phương pháp cứu giúp, chữa bệnh. Phải hết lòng 

tận lực lo lắng, tìm mọi phương cách chữa dứt bệnh cho dân, 

có như vậy thì trên mới không phụ lòng người đứng đầu đất 

nước, dưới không phụ lòng muôn dân, mà tự bản thân mình 

cũng chẳng luống công học hành trau dồi tri thức. Được như 

thế thì “mở rộng lòng từ” đâu có gì là khó? 

 Trưng dẫn sự tích

TÌM CÁCH CỨU DÂN1

Đời vua Tuyên Tông triều Minh, 2 quan tuần phủ Nam 

Trực là Chu Thầm (sau có thụy hiệu là Văn Tương) yêu 

dân như con, quản lý việc chi tiêu công thật chặt chẽ minh 

bạch không ai bằng. Lúc vừa mới đến nhậm chức liền soát 

xét những chỗ khó khăn khổ sở của dân tình, hết sức quan 

tâm lo lắng về việc thuế má ở hai vùng Tô Châu và Tùng 

Giang quá nặng. Đến một năm được mùa, thu hoạch của 

dân chúng rất nhiều, ông liền xuất công quỹ mua lúa vào, 

tích trữ trong kho để phòng khi cần dùng cho việc cứu tế. 

Niên hiệu Tuyên Đức năm thứ 8, 3 vào mùa đông dâng biểu 

xin chế định phương thức lập kho lúa cứu tế cho nông dân. 

1 Trích từ sách Hoàng Minh thông kỷ -皇明通紀. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức trong khoảng thời gian từ năm 1425 đến năm 1435. 

3 Tức là năm 1433. 

234

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Hoàng đế có lệnh chuẩn y, ông liền cùng với các vị thái thú 

Tô Châu là Huống Chung, tri phủ Tùng Giang là Triệu Dự, 

tri phủ Thường Châu là Mạc Ngu, cùng nhau bàn tính, nỗ 

lực thực hiện. Vùng Tô Châu thu mua vào được 300.000 

thạch lúa, cùng với Tùng Giang, Thường Châu cũng thu vào 

rất nhiều, đều chia ra tích trữ trong kho lương thực. 

Năm sau đó vùng Giang Nam bị hạn hán, số dân đói 

thiếu ở Tô Châu và Tùng Giang lên đến hơn 3 triệu người, 

lúa cứu tế đã phân phát hết ra mà không đủ. Nhân đó, Chu 

Thầm lại nỗ lực suy nghĩ tìm cách làm sao để tích trữ dự 

phòng được nhiều lương thực hơn nữa. Xét lại trước đó, 

các phủ khi thu lương thực vào mùa lúa chín đều giao cho 

bọn lý trưởng ở các hương thôn, đa phần họ chỉ thu lương 

thực từ dân thường, không thu của những người có chức sắc 

trong làng. Do đó dân phải nộp nhiều hơn, khiến cho mỗi 

năm đều có rất nhiều người dân không đủ khả năng nộp 

thuế phải bỏ trốn đi sinh sống nơi khác. 

Chu Thầm liền thay đổi phương thức, ngay tại các phủ 

khắp nơi đều thiết lập những điểm thu lương thực, chọn 

người phụ trách từ việc thu vào cho đến vận chuyển về kho. 

Nông dân trực tiếp mang lúa thóc đến giao nộp tại các điểm 

thu, không còn thông qua bọn lý trưởng các hương thôn, 

nhờ đó giảm hẳn chi phí đến một phần ba so với trước kia. 

Ngoài ra, xem lại quy định trước đây thì hằng năm cả ba 

phủ đều phải vận chuyển 1.000.000 thạch lương thực về kho 

ở Nam Kinh, sau đó dùng vào việc chi phí cũng như lương 

bổng hàng tháng cho quân binh quan chức tại Bắc Kinh. Như 

vậy, chi phí cho việc vận chuyển lương thực qua lại tính ra mỗi 

235

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

thạch lúa phải mất đến 6 đấu. 1 Chu Thầm liền mời các ông Hứa 

Chung v.v... đến cùng họp bàn, nói rằng: “Quan chức tại Bắc 

Kinh nhận lương bổng sở phí đến từ Nam Kinh, tại sao không 

thể để lại ở đây mà tự cung cấp? Nếu để lương thực tại đây mà 

dùng vào việc cung cấp thì khỏi nhọc sức dân, lại còn giảm 

được chi phí đến 600.000 thạch lúa, có thể đưa nhập vào kho 

lúa cứu tế cho nông dân, giúp dân thoát được hoạn nạn.” Các 

ông Hứa Chung v.v... đều khen là ý kiến hay. Chu Thầm lập tức 

dâng biểu lên triều đình xin chuẩn y thực hiện như vậy. 

Riêng tại phủ Tô Châu, trước đó đã thu được 400.000 thạch 

lúa, cộng thêm số lúa mua vào lúc dân được mùa, lên đến hơn 

600.000 thạch. Chu Thầm lệnh rằng: “Lúa ấy không chỉ dùng 

riêng cho việc cứu tế nông dân. Trong việc thu và vận chuyển 

lương thực, nếu có xảy ra thất thoát, thiếu sót thì có thể tạm 

mượn từ kho ấy mà điều tiết vào để giao nộp cho đủ số, đến 

mùa lúa chín lại y số đó mà trả lại vào kho công. Trong những 

trường hợp nông dân phải tu sửa đê điều, khai thông kinh 

rạch, dẫn nước tưới tiêu, thì có thể căn cứ vào số nhân khẩu 

của từng hộ mà cấp phát lương thực.” Triều đình phê chuẩn y 

theo tất cả những kiến nghị của Chu Thầm. 

Năm sau, Giang Nam lại bị hạn hán lần nữa. Chu Thầm 

lệnh cho tất cả các quận đồng loạt mở kho lúa cứu tế cấp 

phát cho dân. Nhờ đó, tuy đồng ruộng không thu được lúa 

mà nông dân không phải chịu cảnh đói thiếu, trước sau cứu 

sống đến hơn triệu mạng người. 

1 Mỗi thạch bằng 10 đấu, nếu tính toán ở đây là đúng thì chi phí vận chuyển và hao hụt lên đến 60% là quá lớn. 

236

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Vào năm đầu niên hiệu Chính Thống, 1 Chu Thầm đặc 

biệt thẩm tra kiểm định việc quản lý ruộng đất cũng như 

tiêu chuẩn thu giao lương thực vùng Nam Kinh. Riêng một 

phủ Tô Châu, phát hiện việc thu lương thực vào kho trong 

mùa lúa chín đã giảm đến hơn 800.000 thạch so với quy 

định. Các địa phương khác cũng đều có sai biệt thất thoát. 

Vùng Tô Châu, Tùng Giang trong khoảng 300 năm trở lại 

đây, số quan chức có thể ban ân trạch đến cho muôn dân chỉ 

đếm được trên đầu ngón tay, trong đó phải thừa nhận Chu 

Thầm là bậc nhất. Dù vậy, Chu Thầm không tự hài lòng với 

những gì đã làm được, thường đối xử hòa nhã, gần gũi với 

mọi người. Bản tính ông ưa thích việc bố thí giúp người, mỗi 

khi chư vị tăng ni các nơi có việc tu sửa, kiến tạo chùa chiền, 

tự viện hay tô đắp tượng Phật, đều tìm đến ông quyên góp. 

Ông chưa một lần từ nan, thậm chí có nhiều khi quyên góp 

nhiều hơn cả số mà người ta mong đợi. Dù vậy, tiền tài chi 

dụng của ông vẫn thường luôn được sung túc. Người Giang 

Nam trong hơn 20 năm xem ông như vị cứu tinh, giúp đỡ 

muôn dân. Người dân được sống trong địa phương do ông 

cai quản thật may mắn biết bao! 

ĐẾ QUÂN BAN SẮC THƯ

Vùng Giang Tô, ở huyện Thái Thương có Hoàng Kiến An, 

tên húy là Lập Đức. Ông nhìn thấy nhân dân hai địa phương là 

Tô Châu và Tùng Giang phải khốn khổ rất nhiều vì sưu thuế 

1 Tức năm 1436. Niên hiệu Chính Thống là vào đời vua Minh Anh Tông, kéo dài từ năm 1436 đến năm 1449. 

237

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

quá nặng nên ngày ngày buồn khổ, lo nghĩ không yên. Mỗi 

buổi sáng ông đều thức dậy sớm lễ Phật, sau đó hướng lên 

trời cao mà cầu khấn, nguyện cho nhân dân hai quận này sớm 

thoát nạn sưu cao thuế nặng. Ông cũng đem nguyện vọng viết 

đầy đủ thành văn bản gửi lên quan nha đương thời, không một 

phương cách nào còn có thể mà không cố sức làm. Mọi người 

thấy ông như vậy đều cười nhạo. 

Vào mùa thu năm Canh Dần, Hoàng Kiến An ngã bệnh. 

Sang mùa đông, bệnh tình càng thêm nghiêm trọng. Đến 

ngày cuối tháng 11 thì Kiến An đã bỏ ăn bỏ uống trong 

nhiều ngày rồi. Đêm đó, vào khoảng canh năm, Kiến An 

hốt nhiên mộng thấy Đế Quân truyền ông đến dưới điện mà 

dạy rằng: “Số mạng của ông lẽ ra đã dứt rồi, nhưng nhờ ông 

một lòng cầu mong việc giảm sưu thuế cho dân, nên nay 

tuổi thọ được kéo dài thêm.” Nói rồi truyền cho một đạo sắc 

thư, Kiến An đọc lại ba lần thì nhớ hết. 

Kiến An khi ấy bỗng giật mình tỉnh giấc, mở mắt nhìn 

thấy thân đang nằm trên giường bệnh nhưng tinh thần tự 

nhiên sảng khoái mạnh mẽ, cơn bệnh vừa qua bỗng như đã 

hoàn toàn tiêu tan hết. Kiến An lập tức vùng dậy rửa tay rửa 

mặt, thắp đèn lên, lấy nghiên mực ra mài rồi cầm bút viết. 

Lúc ấy, người em gái Kiến An là Hoàng Tiết Mẫu vừa qua 

đời, người trong nhà đều theo đưa đám tang, chỉ còn duy 

nhất một bà cụ già giúp việc ở lại giữ nhà. Bà cụ nhìn thấy 

ông chủ nhà từ cả tháng qua nằm liệt trên giường bệnh, giờ 

bỗng nhiên ngồi ngay ngắn trước bàn, thắp đèn cầm bút 

viết, không khỏi một phen kinh ngạc đến sửng người. 

238

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Sáng hôm sau, có người em họ của Kiến An là Quách 

Nhĩ Tiên cùng đi với Khổng Nhĩ Trung đến thăm bệnh, nhìn 

thấy Kiến An hốt nhiên khỏe mạnh thì hết sức kinh hãi. Sau 

đó, Kiến An lại ngồi kiệu đến nhà cô em gái để dự đám tang, 

cùng ngồi vào bàn thù tạc với quan khách, bằng hữu. Trên 

đường đi phải trải qua nhiều nơi vất vả nhưng ông không 

một chút gì tỏ ra mệt mỏi, mà việc ăn uống cũng hoàn toàn 

bình thường như trước đây. Những người biết chuyện, ai 

nấy đều cho là một chuyện tốt đẹp lạ lùng đáng nói. 

Đến năm 77 tuổi, Hoàng Kiến An dứt bỏ hết mọi việc 

thế tục, chuyên tâm ăn chay niệm Phật, học hỏi kinh điển 

trong nhiều năm nữa. Về sau không bệnh, an nhiên qua đời. 

 Lời bàn

Đọc qua bản cáo sắc của Đế Quân, đại ý dạy rằng: “Xét 

trường hợp của Hoàng Lập Đức, bất quá chỉ là một kẻ thứ 

dân đơn độc, lại đang lúc tuổi già bóng xế, nhưng phát tâm 

muốn giải cứu mối nguy khốn đã tích lũy từ 300 năm qua, 

thề nguyện mong cầu sự lợi lạc cho hàng vạn hộ dân cùng 

khổ, khác nào như đem sức con phù du muốn lay động núi 

cao, 1 như chim tinh vệ muốn lấp đầy biển lớn? 2 

“Tuy nhiên, muốn đắp thành gò cao muôn trượng cũng 

phải dựa vào từng sọt đất nhỏ, kiên trì quyết sẽ thành công. 

Đạo lớn của trời đất quan trọng ở sự chí thành không gián 

đoạn, ắt làm nên công hạnh của bậc thánh hiền, chỉ tiến lên 

1 Nguyên bản dùng Thái Hoa (泰華) để chỉ Thái sơn và Hoa sơn, hai ngọn núi lớn. 

2 Theo truyền thuyết thì con gái vua Viêm Đế bị chết đuối ở biển Đông, hóa 

thành loài chim tinh vệ ngày ngày bay đến núi Tây ngậm đá tha về muốn lấp 

cho đầy biển. 

239

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mà không thối chí. Phải nên gắng sức kiên trì, đừng để thối 

thất chỗ phát tâm ban đầu.” 

Xét kỹ thì hiểu rằng, việc sưu thuế nặng nề có thể giảm 

được hay không cũng là do sức người tác động, nhưng giống 

như việc leo núi, muốn thành tựu thì mỗi người đều phải tự 

nỗ lực, chẳng ai có thể thay cho người khác được. 

ĐỐI XỬ VỚI NGƯỜI PHẢI GIỮ 

LÒNG TRUNG

 Giảng rộng

Chữ “trung” đó là do nơi trong lòng người, không thể 

xem dáng vẻ cung kính bên ngoài mà biết được. Cho nên 

giúp người hạn chế tai ương, ngăn ngừa hoạn nạn, đó là 

trung. Giúp người phô bày điều thiện, ngăn cấm sự tà vạy 

sai trái, đó cũng là trung. Vì người bôn ba xuôi ngược, đó 

là trung. Đem hết sức mình phụng sự người lãnh đạo đất 

nước, đó cũng là trung. 

Bằng như kẻ giúp việc điều hành đất nước mà chỉ biết 

trên nói sao dưới nghe theo vậy, bất kể đúng sai đều phụ 

họa, dua nịnh; nhân dân có điều khổ sở oán thán thì ém 

nhẹm không trình báo lên; chính sách có điều tốt đẹp, lợi 

lạc cho nhân dân cũng tránh né không mang ra thi hành; chỉ 

biết quan tâm riêng việc thôi thúc giao nộp thuế má, gọi đó 

240

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

là chấp hành pháp luật; lấy sự khắt khe soi mói người dân 

để gọi là công minh sáng suốt; đó chính là trường hợp mà 

Mạnh tử từng hết lời phản bác đối với những kẻ luôn ngụy 

biện rằng “vua của ta không thể làm được như thế”. Như 

vậy sao có thể gọi là trung? 

Đối tượng của “lòng trung” không hẳn chỉ là riêng với 

người lãnh đạo đất nước. Như quan hệ cấp dưới đối với cấp 

trên, người giúp việc đối với chủ thuê, cho đến mọi quan hệ 

ứng xử giữa người với người, đều phải giữ lòng trung. Dưới 

đây lược cử hai trường hợp để nêu lên ý nghĩa của lòng trung. 

 Trưng dẫn sự tích

TẬN TỤY BÁO ƠN CHỦ1

Vào đời nhà Minh, huyện Thuần An thuộc tỉnh Chiết 

Giang có nhà họ Từ, anh em trong nhà cùng phân chia tài 

sản. Người anh cả được một con ngựa, anh kế được một con 

trâu. Người em út đã mất để lại vợ góa, chỉ được hai anh 

chia cho một người nô bộc tên A Ký. 

A Ký khi ấy đã hơn 50 tuổi. Người vợ góa liền khóc mà 

nói rằng: “Ngựa có thể dùng để cưỡi, trâu có thể dùng để 

cày ruộng, phần tôi nhận lão bộc này chỉ tốn cơm nuôi thôi.” 

A Ký liền hỏi lại: “Bà chủ nói như thế là cho rằng tôi đây 

không được bằng như trâu, như ngựa chăng?” Từ đó, ông 

liền thay bà chủ nghĩ cách làm ăn sinh sống. Người vợ góa 

1 Trích từ sách A Ký truyện (阿寄傳) của Điền Thúc Hòa. (Chú giải của soạn giả) 241

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mang hết những đồ trang sức của mình bán đi, được cả thảy 

12 lượng bạc. A Ký mang số bạc ấy đi lên vùng núi mua nhựa 

cây sơn về bán lại, chỉ trong một năm số vốn ấy đã tăng gấp 

3 lần. Lại buôn bán trong 20 năm nữa, tích lũy gia sản cho 

người vợ góa lên đến hàng vạn lượng bạc. A Ký thay bà chủ 

gả chồng cho ba người con gái, lại mời thầy giỏi về dạy học 

cho hai người con trai, về sau đều kết thông gia với các gia 

đình có danh vọng, sính lễ lên đến hàng ngàn lượng bạc, lại 

dựa theo thông lệ xin được cho vào Thái học. 

A Ký mỗi khi gặp người trong họ Từ, dù nhỏ tuổi cũng 

kính trọng chắp tay thi lễ. Suốt đời luôn giữ cung cách 

nghiêm trang, không bao giờ liếc nhìn bà chủ. Đối với những 

cô con gái của chủ, cho dù nhỏ tuổi nhưng ông vẫn giữ lễ 

không bao giờ đứng chung ngang hàng. Đến khi lâm bệnh 

nặng biết mình không qua khỏi, ông mang hết sổ sách quản 

lý giao lại cho bà chủ, nói rằng: “Hai vị tiểu chủ giờ đã có thể 

thay thế cai quản gia nghiệp, lão già này đem hết sức trâu 

ngựa báo đền ơn chủ, đến nay xem như đã xong.” 

A Ký qua đời, xem lại nơi ông sống tuyệt nhiên không 

một chút tiền bạc của cải gì của nhà chủ. Vợ ông với một 

người con trai cũng chỉ vừa đủ y phục che thân mà thôi. 

 Lời bàn

Giữ được tấm lòng như A Ký, làm tròn bổn phận như 

A Ký, vì chủ nhân mà mưu tính việc làm ăn sinh sống như 

A Ký, cho dẫu là bậc đại hiền cũng không thể làm hơn thế. 

Người như vậy mà rốt lại chỉ là một kẻ dân thường nơi xóm 

thôn vắng vẻ, quả thật đáng kinh ngạc lắm thay! 

242

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

CHỦ NHÂN VẼ TƯỢNG LỄ BÁI1

Đời nhà Thanh, vào niên hiệu Thuận Trị năm thứ nhất, 2 

vùng An Huy, huyện Thanh Dương, nhà Ngô Lục Phòng có 

người giúp việc tên là Ngô Mao, thường giữ Năm giới, làm 

nhiều việc thiện, niệm Phật không gián đoạn. Gặp lúc Tả 

Lương Ngọc đưa quân vượt Trường giang, cả nhà Ngô Lục 

Phòng đều phải đi lánh nạn, chỉ để lại một mình Ngô Mao 

thay chủ giữ nhà, rốt lại bị quân giặc bắt gặp đâm vào người 

7 nhát mà chết. Vừa khi ấy có người em của Ngô Mao đến, 

Ngô Mao chợt tỉnh lại nói với em: “Anh đời trước tạo nhiều 

tội nghiệp, lẽ ra phải thọ sinh làm thân lợn trong 7 kiếp. Nay 

nhờ công đức trì giới niệm Phật nên chịu 7 nhát dao đâm 

mà giải trừ hết sạch oan nghiệp đời trước. Từ nay anh được 

vãng sinh về thế giới Tây phương Cực Lạc.” 

Về sau, người chủ là Ngô Lục Phòng có lần hốt nhiên 

nhìn thấy Ngô Mao trên đường thẳng đến, phía trước phía 

sau đều có cờ xí trang nghiêm che rợp. Ngô Mao đến trước 

Ngô Lục Phòng thi lễ rồi nói rằng: “Tôi là Ngô Mao, nhân 

có việc phải đến cõi trời, tình cờ ngang qua đây.” Nói xong 

thì biến mất. 

Ngô Lục Phòng liền cho người vẽ lại hình tượng Ngô 

Mao, mỗi ngày đều cung kính lễ bái. 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功过格. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1644. 

243

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Chịu 7 nhát dao đâm thay đổi được 7 kiếp làm thân lợn, 

đó gọi là nghiệp báo nặng mà thọ báo nhẹ, dứt được tội đời 

trước. Nhờ công đức niệm Phật mà được vãng sinh, đó gọi 

là chuyển đổi thân phàm phu nhập vào dòng thánh, do nền 

tảng tu tập chân chánh mà được hưởng quả siêu việt. 

VỚI CHA MẸ ÔNG BÀ PHẢI 

 HIẾU THẢO

 Giảng rộng

Chỉ một chữ “hiếu thảo” đó, thật khó nói cho hết ý nghĩa! 

Kinh Thi có câu rằng:  “Muốn báo đáp hết ân đức của cha mẹ, 

 nhưng ân đức ấy thật mênh mông rộng lớn như trời cao không 

 cùng tận.”  Quả thật, con cái báo đáp công ơn cha mẹ, bất 

luận như thế nào, liệu có thể vượt quá trời cao được chăng? 

Sách vở từ xưa nay khuyên dạy, khuyến khích sự hiếu thảo 

thì hiện có rất nhiều, nay chỉ đơn cử những trường hợp ít 

thấy, hiếm nghe nói đến mà thôi. 

Người ta nếu không biết có đời sau, không tin nhân quả, 

thật cũng giống như người mù không thể nhìn thấy, người 

điếc không thể nghe được âm thanh. Người như vậy quả 

thật là hạng thứ dân cùng khổ mà không thể kêu cầu với 

ai được cả. Vì sao vậy? Tự mình không biết có đời sau, tất 

244

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhiên cũng không biết cha mẹ mình còn có đời sau, nên 

dù có hết lòng thương yêu báo đáp song thân, chẳng qua 

cũng chỉ là trong một thời gian tạm thời, ngắn ngủi mà thôi. 

Tự mình không tin nhân quả, đương nhiên cũng không biết 

rằng cha mẹ sau này còn có nhân quả, nên dù có muốn vì 

cha mẹ mà dứt trừ khổ não, chẳng qua cũng chỉ làm được 

đôi điều nhỏ nhặt, giới hạn mà thôi. 

Có lần tôi nhìn thấy gà mẹ che chở cho đàn con mà 

thường lấy đó làm bài học nhắc nhở, tự cảnh tỉnh mình. 

Khi gà mẹ giương cánh che chở bảo vệ đàn con, quả thật 

tình cảm mẹ con lúc ấy sâu đậm lắm. Thế mà trải qua một 

thời gian rồi thì lần lượt bị người giết hại, khiến cho mẹ con 

chẳng còn có dịp gặp lại nhau. 

Chúng ta làm người thật ra cũng không khác mấy. Cha 

con, vợ chồng đang lúc cùng nhau sum họp, quả thật rất khó 

lòng chia cắt, lìa xa nhau. Nhưng một khi đến lúc sinh tử phân 

ly, thân mang bệnh khổ đớn đau, thì dù là người thân thiết 

nhất cũng không thể thay mình chịu đựng; cho đến bao nhiêu 

nghiệp ác đã tạo, cũng không ai có thể thay mình gánh chịu. 

Thậm chí đến lúc xả bỏ thân này đi vào cảnh giới trung ấm, 

đối mặt với ngàn vạn điều thống khổ, thì nơi chốn dương gian 

có thể là những người thân của ta trong gia đình lại đang cùng 

nhau mừng vui yến ẩm. Chăn mền còn đó, dẫu có muốn sớm 

chiều tận tâm chăm sóc cũng không còn được nữa; món ngon 

vật lạ không biết dâng ai, dù học theo Vương Tường “nằm 

băng bắt cá” 1 nào có ích gì? Người xưa nói rằng: “Người con 

1 Xưa có người con hiếu là Vương Tường. Mẹ ông thích ăn cá tươi, năm ấy trời 245

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

hiếu không thể chịu được việc cha mẹ chết mất.” Như thế 

chính là cha mẹ của ta thật ra chưa từng chết mất. Nói như thế 

lẽ đâu lại chỉ là chuyện hư dối sao? 

Đức Phật dạy rằng: “Công ơn sinh thành dưỡng dục của 

cha mẹ, người thế gian không thể báo đáp hết được. Ví như 

có người đặt cha lên vai trái, đặt mẹ lên vai phải, rồi đi như 

thế trong trăm năm, lại dâng lên cha mẹ đủ mọi nhu cầu, 

cũng không báo đáp hết được công ơn cha mẹ.” 1 Như vậy, 

nếu chỉ theo những phương cách của thế tục thì dù có nỗ lực 

đến đâu cũng không thể báo đáp được hết công ơn cha mẹ! 

Do đây mà suy xét, có thể biết chắc rằng trong đạo Phật nhất 

định phải có phương cách hoàn hảo để giúp người báo đáp 

công ơn cha mẹ. 

lạnh quá nước đóng thành băng không sao bắt được cá. Vương Tường muốn 

có cá dâng lên mẹ, nên ra sông cởi áo nằm lên băng, muốn lấy hơi nóng của 

thân thể mà làm cho băng tan để bắt cá. Lòng hiếu thảo của ông cảm động 

thấu trời, khiến băng giá tự nhiên tan ra, có một cặp cá từ dưới sông nhảy vọt 

lên cho ông bắt về dâng mẹ. 

1 Vì đây là trích dẫn Phật ngôn nên chúng tôi đã thận trọng tìm được nội dung đoạn trích này trong Tạp bảo tạng kinh (雜寶藏經), ở quyển 2, bắt đầu từ dòng 

thứ 22, trang 455, tờ c (Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh số 203). 

Chúng tôi căn cứ kinh văn để dịch đoạn này hơi khác với nguyên bản của An 

Sĩ toàn thư. Đây là nội dung kinh văn: 假使左肩擔父右肩擔母,行至百年復種種

供養,猶不能報父母之恩。(Giả sứ tả kiên đam phụ, hữu kiên đam mẫu, hành chí 

bá niên, phục chủng chủng cung dưỡng, do bất năng báo phụ mẫu chi ân.)

246

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Trưng dẫn sự tích

NĂM NGƯỜI MẸ BI THƯƠNG1

Xưa có chú sa-di, năm 7 tuổi đã xin mẹ xuất gia học đạo. 

Chuyên cần tu tập, đến năm 8 tuổi chứng được đạo quả, 

thấy biết việc đời trước. Nhân khi nhìn thấy việc đời trước 

liền than rằng: “Chỉ một thân này của ta mà làm khổ lụy 

đến 5 người mẹ! Trong đời thứ nhất, khi ta ra đời thì bên 

nhà hàng xóm cũng có người sinh con. Ta lại chết sớm, mẹ 

ta nhìn thấy con của người hàng xóm trưởng thành mà đau 

buồn khổ sở. Qua đời thứ hai ta sinh ra chưa được bao lâu 

thì chết, mẹ ta mỗi khi nhìn thấy người khác cho con bú thì 

lại nhớ đến ta, đau buồn khôn xiết. Sang đời thứ ba, ta được 

10 tuổi thì chết. 2 Mẹ ta mỗi khi thấy những đứa trẻ cùng tuổi 

ăn uống thì lại nhớ đến ta, đau khổ vô cùng. Sang đời thứ 

tư, ta chưa đến tuổi lấy vợ thì đã chết. Mẹ ta mỗi khi nhìn 

thấy những người bằng tuổi ta cưới vợ thì lại nhớ ta mà sinh 

tâm đau buồn. Nay là đời thứ năm, ta vừa được 7 tuổi đã xin 

xuất gia học đạo, mẹ ta ở nhà nhớ mong, lại cũng sinh tâm 

đau buồn. Cả năm người mẹ đều giống nhau ở một điểm là 

đau buồn sầu khổ vì mong nhớ  ‘con của tôi’, 3 đều nói rằng 

1 Trích từ kinh Ngũ mẫu tử - 五母子經. (Chú giải của soạn giả) Kinh này được 

xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 14, kinh số 555, hiện có 2 

dị bản là 555a và 555b, đều là bản dịch của cư sĩ Chi Khiêm vào đời Ngô. Nội 

dung chuyện này bắt đầu từ dòng 24 trang 907, tờ a trong bản 555a và từ dòng 

29 trang 906, tờ b trong bản 555b. Đoạn này chỉ lược kể nội dung, không trích 

nguyên văn kinh. 

2 Theo bản 555b thì không có chi tiết 10 tuổi, chỉ nói là chết sớm. Căn cứ theo đây có thể biết là tiên sinh An Sĩ đã sử dụng bản kinh 555a. 

3 Chỗ này trong An Sĩ toàn thư chép là “五母聚會” (ngũ mẫu tụ hội - năm người 

247

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mình bị  “mất con”  mà sinh tâm bi thương buồn khổ không 

thôi. Ta quán xét cõi luân hồi sinh tử thật mê lầm như thế, 

phải chuyên cần tinh tấn tu tập Chánh đạo để thoát ra.” 

 Lời bàn

Tinh lực khí huyết một đời của cha mẹ, quá nửa đều là 

vì con cái mà hao tổn. Nhưng nếu xét theo những nỗi khổ 

như chín tháng cưu mang, ba năm bú mớm, cho đến bên 

ướt mẹ nằm chỗ ráo con lăn, thì sự khó nhọc chịu đựng của 

người mẹ lại có phần nhiều hơn. Tự xét lại hình hài này quả 

thật đáng trách, mang đến hệ lụy khó nhọc cho cha mẹ quá 

nhiều, mà báo đáp lo lắng cho cha mẹ lại quá ít. 

Chúng ta từ vô số kiếp đến nay, nếu đong lường lượng 

sữa mẹ đã dùng ắt là nhiều hơn nước trong biển cả; cho 

đến đại tiểu tiện làm nhơ nhớp trên thân cha mẹ, thật cũng 

nhiều hơn nước trong biển cả; thậm chí những khi sinh ra 

rồi chết sớm khiến cho cha mẹ phải buồn đau than khóc, 

nước mắt ấy cũng lại nhiều hơn nước trong biển cả. 

Hết thảy những việc ấy, thảy đều do nơi sinh tử luân hồi, 

khiến chúng ta luân chuyển đầu thai qua nhiều kiếp sống. 

Ví như đời này sang đời khác đều có thể hết lòng hiếu thảo, 

đều có thể khiến cho cha mẹ vui lòng, cũng chẳng bằng là 

mẹ cùng hội lại) tương tự như trong bản 555b là “今五母共會” (kim ngũ mẫu 

cộng hội - nay năm người mẹ cùng hội lại), đều không chính xác và cũng 

không hợp lý. Bản 555a chép là “愁毒言念我子是五母適共一會” (sầu độc ngôn 

niệm ngã tử, thị ngũ mẫu đích cộng nhất hội - sầu khổ nói rằng nhớ mong ‘con 

tôi’ chính là chỗ mà 5 bà mẹ đều giống nhau). Chỉ với ý nghĩa này thì đoạn tiếp 

theo mới hợp nghĩa. Như chi tiết ở đoạn trên thì tiên sinh An Sĩ đã sử dụng bản 

555a, không biết vì sao ở đoạn này lại ghi sai theo bản 555b? 

248

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

không làm khổ lụy đến cha mẹ. 1 Khổng tử nói rằng: “Phân 

xử việc tranh tụng của người đạt đến sự công minh, cũng 

không bằng khiến cho người không khởi việc tranh tụng.” 

Chẳng phải cũng là cùng một ý nghĩa như vậy đó sao? 

CẢ NƯỚC ĐỀU BIẾT HIẾU DƯỠNG2

Cách đây vô số kiếp về trước, có một vương quốc nhiều 

điều tệ ác tên là Khí Lão. Theo luật của vua nước ấy, người 

ta đến tuổi già nua đều bị xua đuổi đi xa, không được sống 

trong nước nữa. Có một vị đại thần cực kỳ hiếu thảo, người 

cha đến tuổi già không nỡ đuổi đi, liền làm một gian mật 

thất để giấu cha nơi đó, hết lòng cung phụng nuôi dưỡng. 

Ngày kia, có một vị thiên thần mang đến hai con rắn, 

hỏi quốc vương nước ấy rằng: “Nếu ông phân biệt được 

giữa hai con rắn này, con nào là rắn đực, con nào là rắn cái 

thì ta sẽ bảo vệ cho đất nước này được an ổn. Bằng không, ta 

sẽ hủy diệt cả nước.” 

Nhà vua hết sức lo lắng, hỏi khắp trong triều không ai 

biết được câu trả lời. Vị đại thần kia liền mang câu hỏi ấy đến 

mật thất hỏi cha. Người cha bảo: “Hãy thả hai con rắn ấy lên 

trên một tấm thảm thật mềm mại rồi quan sát. Con nào co 

1 Ý nói cố gắng tu tập thoát khỏi luân hồi, không còn trở lại tái sinh, tất nhiên không làm khổ lụy đến cha mẹ nào nữa. 

2 Trích từ kinh Tạp bảo tạng - 雜寶藏經. (Chú giải của soạn giả) Kinh Tạp bảo 

tạng được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 203, 

tổng cộng có 10 quyển, do ngài Kiết-ca-dạ và ngài Đàm Diệu dịch sang Hán 

ngữ vào đời Bắc Ngụy. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 4, trang 449, tờ b, 

quyển 1. 

249

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

duỗi nhanh gấp, đó là rắn đực; con nào chịu nằm yên, chỉ cử 

động chậm chạp là rắn cái.” Đại thần liền y theo lời ấy trả lời 

với thiên thần. 

Thiên thần lại hỏi: “Người nào trong lúc mê mà gọi là 

tỉnh, trong lúc tỉnh mà gọi là mê?” Vị đại thần lại về hỏi cha, 

người cha nói: “Đó là vị tỳ-kheo đang tu tập. So với kẻ phàm 

phu, vị ấy là người tỉnh; so với vị A-la-hán, tỳ-kheo ấy là 

người còn mê.” Liền đáp với thiên thần như vậy. 

Thiên thần lại chỉ vào con voi của quốc vương, hỏi 

voi ấy nặng bao nhiêu cân. Cả triều đình đều mù mịt 

không nói được. Đại thần lại đến hỏi cha, người cha dạy: 

“Cho voi ấy lên thuyền rồi đánh dấu mức nước bên mạn 

thuyền. Sau đó cho đá lên cùng thuyền ấy cho đến khi 

thuyền chìm xuống đến đúng mức đã đánh dấu. Cân số 

đá ấy thì biết voi nặng bao nhiêu cân.” 1 Liền dùng cách 

ấy đáp với thiên thần. 

Thiên thần lại hỏi: “Làm thế nào để một chén nước có thể 

nhiều hơn nước trong biển cả?” Đại thần lại hỏi cha, người cha 

đáp: “Nếu có thể khởi tâm chí thành đem một chén nước ấy 

1 Kinh này được dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Ngụy, tức khoảng cuối thế kỷ 4, đầu thế kỷ 5. Nước ta có lưu truyền câu chuyện Trạng nguyên Lương Thế Vinh (1441-1496) cân voi bằng cách giống như trong câu chuyện này. Người Trung Hoa lại có 

truyền thuyết rằng Tào Xung, con của Tào Tháo cũng từng dùng cách này để cân 

voi vào năm mới được 6 tuổi, nhưng điều đó chưa xác thực, nhiều người không tin. 

Nay xét thấy chuyện này có nguồn gốc trong kinh Phật, mới biết đạo Phật đã đi vào 

đời sống từ xa xưa, và có rất nhiều câu chuyện trong kinh Phật được truyền rộng 

lâu đời đến mức người ta không còn biết đến xuất xứ của nó nữa. Như câu chuyện 

“người mù sờ voi” đã trở thành một điển cố rất nổi tiếng, nhưng rất ít người biết nó có xuất xứ từ kinh Đại Bát Niết-bàn. 

250

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cúng dường lên đức Phật, hoặc chư tăng, hoặc cha mẹ, hoặc 

người đang bị bệnh khổ nguy khốn, ắt sẽ được thọ hưởng 

phước báo không cùng tận. Biển cả tuy nhiều nước, bất quá 

cũng chỉ tồn tại trong một kiếp, 1 so ra không bằng phước ấy.” 

Nhà vua y theo như vậy trả lời với thiên thần. 

Thiên thần liền hóa thành một người ốm đói gầy còm 

chỉ còn da bọc lấy xương rồi hỏi: “Trong đời còn có người 

nào thê thảm hơn ta nữa chăng?” Mọi người lại không ai 

biết câu trả lời. Đại thần về hỏi cha, người cha dạy phải trả 

lời với thiên thần rằng: “Nếu có người tham lam bủn xỉn, 

ganh ghét đố kỵ với người khác, đời sau ắt sẽ đọa vào cảnh 

giới ngạ quỷ, trong trăm ngàn vạn năm không được nghe 

đến tên gọi các loại nước, huống hồ là được uống, mỗi khi 

cử động thì các đốt xương đều sinh ra lửa nóng tự thiêu đốt. 

Người chịu cảnh đói khổ lửa thiêu như thế, tất nhiên còn thê 

thảm hơn ông gấp trăm ngàn vạn lần.” 

Thiên thần lại hóa thành một người tay chân đều bị xiềng 

xích cùm khóa, trên cổ đeo gông nặng khóa chặt, trong thân 

hình bốc ra lửa nóng tự thiêu cháy toàn thân đỏ rực, đến hỏi 

quốc vương: “Thế gian này có người nào khổ sở đến mức như 

ta đây chăng?” Đại thần lại theo lời cha mà trả lời rằng: “Nếu 

ai bất hiếu với cha mẹ, ngỗ nghịch làm hại bậc sư trưởng, 

khinh chê báng bổ Tam bảo, đời sau ắt phải đọa vào địa ngục, 

trong mỗi một ngày đêm chết đi sống lại đến vạn lần, cảnh ấy 

còn khổ sở hơn ông đến trăm ngàn vạn lần.” 

1 Mỗi một thế giới khi trải qua trọn một kiếp đều có đủ 4 giai đoạn là thành, trụ, hoại, diệt. Biển cả nằm trong thế giới ấy nên đến giai đoạn diệt thì cũng không 

còn nữa. 

251

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Thiên thần lại hóa thành một người con gái đoan trang 

xinh đẹp không ai bằng, đến hỏi quốc vương: “Thế gian này 

có ai xinh đẹp hơn ta chăng?” Đại thần lại theo lời cha mà 

đáp rằng: “Nếu có người cung kính tin theo Tam bảo, hiếu 

thuận với cha mẹ, thường thực hành các pháp bố thí, nhẫn 

nhục, tinh tấn, trì giới, ắt sẽ được sinh lên cõi trời, thân hình 

đoan nghiêm thù thắng, vượt xa hơn cô trăm ngàn vạn lần. 

Nếu lấy hình thể của cô thế này mà so sánh với người ấy thì 

chẳng qua chỉ như con khỉ chột mắt mà thôi.” 

Thiên thần lại đưa ra một cây gỗ chiên-đàn đã đẽo gọt bốn 

bề vuông vức bằng nhau rồi hỏi: “Phần nào là gốc, phần nào 

là ngọn?” Người cha của đại thần liền đưa ra câu trả lời rằng: 

“Chỉ cần thả cây xuống nước, phần chìm xuống thấp hơn là 

gốc, phần nổi cao hơn là ngọn.” 

Thiên thần liền mang đến hai con ngựa cái hình dáng 

giống hệt như nhau, hỏi rằng: “Trong hai con ngựa này, con 

nào là ngựa mẹ, con nào là ngựa con?” Đại thần lại đến hỏi 

cha, người cha trả lời rằng: “Hãy mang cỏ đến cho ăn. Ngựa 

mẹ sẽ nhường cho con nó ăn trước.” 

Cứ như vậy lại đưa ra rất nhiều câu hỏi, quan đại thần 

đều nhờ có sự hướng dẫn của người cha mà đối đáp thông 

suốt tất cả. Thiên thần hài lòng, hứa sẽ bảo vệ cho đất nước 

này. Nhà vua khi ấy rất vui mừng, liền hỏi vị đại thần: 

“Ông tự biết được những điều ấy chăng? Hay có ai dạy cho 

ông biết?” 

Vị đại thần liền nói thật mọi điều. Vua lập tức cho đón 

người cha của vị đại thần đến để phụng dưỡng, tôn làm 

252

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

bậc thầy. Đại thần liền tâu lên rằng: “Bệ hạ nên truyền lệnh 

cho người khắp nước từ nay không được xua đuổi người già 

nữa. Những kẻ bất hiếu với cha mẹ nên xử tội nặng.” 

Vua chuẩn y theo lời ấy. Từ đó điều luật xấu ác kia được 

xóa bỏ, người trong khắp nước ấy đều biết hiếu thảo phụng 

dưỡng cha mẹ. 

 Lời bàn

Đức Phật kể lại chuyện này rồi nói rằng: “Người cha của 

đại thần thuở ấy, nay chính là ta. Đại thần thuở ấy, nay là Xá-

lợi-phất. Quốc vương thuở ấy, nay là vua A-xà-thế. Vị thiên 

thần thuở ấy, nay chính là A-nan.” 

HƯƠNG LẠ BAY XA1

Đời nhà Đường, quan thứ sử Từ Châu là Vương Thiên 

Thạch, tính tình nhân ái, từ hòa, hiếu thuận, nổi tiếng là 

người điềm tĩnh, thận trọng, lại tinh thông kinh điển Phật 

giáo. Niên hiệu Trinh Quán năm thứ 6, 2 người cha của ông 

qua đời, ông buồn thương đau đớn quá độ. Sau khi lập phần 

mộ, ông dựng một lều tranh nhỏ bên trái phần mộ, mỗi đêm 

đều ở đó tụng kinh Phật, hồi hướng phước báo cho cha. 

Người trong vùng ấy thường nghe có tiếng gõ khánh ngân 

vang, âm thanh cực kỳ trong trẻo êm tai, lại có hương thơm 

lạ lùng bay xa ra quanh đó rất nhiều dặm. 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức năm 632. 

253

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Những người vừa mới qua đời, thần thức trong trạng 

thái trung ấm giống như hôn mê, phía trước không thấy ánh 

sáng, nhìn quanh không có ai là bạn bè thân thích. Trong 

khoảng thời gian 7 tuần thất, mỗi tuần thất là 7 ngày, cả thảy 

49 ngày, luôn ở trong tâm trạng kinh khiếp sợ hãi, nỗi khổ 

ấy thật khôn lường, lúc nào cũng hướng đến những người 

thân nơi dương thế, cầu mong họ làm điều phước thiện hồi 

hướng cho mình để giảm bớt tội lỗi. Vì thế, con cháu hiếu 

thảo với ông bà cha mẹ, không chỉ lo cho thi hài được có nơi 

an táng chu đáo, mà còn phải lo sao cho thần thức người 

quá cố được có chỗ quay về nương dựa an ổn nữa. Ví như 

hạt đào hạt mận, có thể dùng để tiếp nối sinh sản không dứt 

chính là nhờ nơi cái nhân bên trong. Người đời nay chỉ biết 

lo việc chí thành phụng dưỡng cha mẹ lúc sinh tiền, an táng 

chu đáo lúc qua đời, nhưng không biết đến việc lo cho thần 

thức cha mẹ có chỗ quay về nương dựa an ổn, như vậy há 

chẳng phải là chỉ lo giữ gìn bảo vệ phần vỏ bên ngoài mà lại 

vứt bỏ đi cái nhân bên trong rồi sao? 

XUẤT GIA BÁO ĐÁP ƠN CHA1

Vào đời Đường, có người họ Tạ, cha làm nghề đánh cá, 

một hôm rơi xuống nước mà chết. Người ấy nghĩ, cha mình 

tạo nghiệp giết hại quá nhiều, nay chết chắc chắn phải đọa 

vào đường dữ. Nghĩ vậy liền xuống tóc xuất gia làm một vị 

tăng, pháp danh là Sư Bị. Ông dốc lòng tu tập chuyên cần 

khó nhọc, giữ hạnh đầu đà. 

1 Trích từ sách Truy môn sùng hành lục - 緇門崇行錄. (Chú giải của soạn giả)

254

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Một hôm, Sư Bị cùng chúng tăng có việc ra khỏi núi, rủi 

ro vấp phải cục đá cắt thành vết thương nơi chân, máu tuôn 

lênh láng, ngay khi nhìn thấy máu chảy hốt nhiên đại ngộ. 

Sau đó, ngài mộng thấy người cha hiện về tạ ơn, nói rằng: 

“Nhờ có con xuất gia, liễu ngộ tâm tánh, nên ta đã được sinh 

về cõi trời, nay đến đây để báo cho con được biết.” 

 Lời bàn

Trong kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經)1 có dạy 

rằng: “Ví như có một thầy thuốc giỏi, chữa trị cho 100 người 

mù đều được sáng mắt. Lại có một người đủ thế lực, ra sức 

cứu thoát cho 100 người khỏi tội móc mắt, không bị mù lòa. 

Tuy rằng cả hai người ấy đều được phước báo vô lượng, 

nhưng vẫn không bằng phước báo của người tạo điều kiện 

cho người khác xuất gia hoặc tự mình xuất gia tu tập.” 

Như vậy, việc con cái xuất gia tu tập mà cha mẹ nhờ phước 

ấy được sinh cõi trời thật không có gì phải nghi ngờ cả. 

1 Chúng tôi không tìm thấy đoạn này trong kinh Hiền ngu (賢愚經), thuộc Đại 

Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh số 202, do nhóm của ngài Huệ Giác dịch 

sang Hán ngữ vào đời Bắc Ngụy. Tuy nhiên, nguyên văn đoạn này lại được tìm 

thấy trong sách Pháp Uyển Châu Lâm (法苑珠林), thuộc tập 53, kinh số 2122 

trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh (tổng cộng 100 quyển, do ngài Đạo Thế 

soạn vào đời Đường. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 18, trang 448, tờ a, 

quyển 22, với câu mở đầu là “Hựu Hiền ngu kinh vân” (又賢愚經云 - Trong Kinh 

Hiền ngu lại có nói rằng). Như vậy, tiên sinh An Sĩ đã trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm và do đó mà nguồn dẫn chú cũng bị sai theo. 

255

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

TU SÁM PHÁP TÌM ĐƯỢC MẸ1

Đời nhà Tống có người tên Chu Thọ Xương, là con của 

quan Hình bộ Thị Lang Chu Tốn. Mẹ ông xuất thân từ gia 

tộc thấp hèn. Năm Thọ Xương lên 7 tuổi, Chu Tốn đến trấn 

nhậm vùng Ung châu, sắp đặt cho mẹ ông kết hôn với người 

khác trong dân gian. Đến khi ông lớn lên không có mẹ, buồn 

thương không dứt, cuối cùng từ bỏ chức quan để đi tìm mẹ. 

Tìm khắp bốn phương, trải qua nhiều gian khổ mà vẫn 

không gặp được mẹ. 

Chu Thọ Xương trích huyết chép một bộ Thủy Sám, lại 

khắc bản in lưu hành khắp nơi, ngày đêm thường trì tụng bộ 

sám ấy không ngừng nghỉ. Sau ông đi đến Đồng Châu, bỗng 

nhiên được gặp lại mẹ. Mẹ con ôm nhau khóc, người đi đường 

ai nấy nhìn thấy đều cảm động. Ông liền đón mẹ về nhà phụng 

dưỡng. Không bao lâu sau ông lại ra làm quan, nhận chức Tư 

nông Thiếu khanh. Hàng trí thức đương thời rất nhiều người 

đem chuyện của ông viết lại thành truyện để lưu truyền. 

 Lời bàn

Trích huyết chép sám pháp, lại ngày đêm trì tụng, thật 

chí thành biết bao! Nhờ việc ấy mà mẹ con được gặp lại 

nhau, đó cũng là lẽ đương nhiên. Chu Hy sau này khi biên 

soạn sách Tiểu học có đưa vào sự tích Chu Thọ Xương tìm 

1 Trích từ sách Mộng khê bút đàm - 夢溪筆談. (Chú giải của soạn giả) Sách này 

do Thẩm Quát biên soạn hoàn tất vào khoảng năm 1088, được xem như một 

bộ từ điển bách khoa đầu tiên của Trung Quốc về lĩnh vực khoa học tự nhiên, 

triết học và khoa học thường thức. 

256

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

mẹ, nhưng lại lược bỏ mất chi tiết này, khiến cho người đọc 

không thể hiểu được nguyên nhân vì sao? 

TÍCH ÂM ĐỨC CHO CHA MẸ1 

Lâm Thừa Mỹ người ở Phúc Kiến, mồ côi cha từ thuở 

bé, người mẹ ở vậy thủ tiết thờ chồng, vất vả nuôi con. Thừa 

Mỹ lớn khôn ngày đêm buồn khổ than khóc, không biết làm 

cách nào để báo đáp công ơn cha mẹ. 

Nhân có một vị thiền sư bảo ông rằng: “Người con hiếu 

thảo nghĩ đến công ơn cha mẹ, buồn khổ khóc lóc cũng chỉ vô 

ích thôi. Phải tìm cách báo đáp mới được.” 

Rồi lại dạy rằng: “Làm việc thiện thì cha mẹ được lợi lạc, 

làm việc xấu ác thì cha mẹ phải buồn lo. Kẻ làm con muốn 

báo đáp công ơn cha mẹ, nên tự mình tránh việc giết hại, 

cứu vật phóng sinh, rộng tích âm đức, như vậy có thể báo 

đáp được công ơn cha mẹ.” 

Thừa Mỹ nghe lời tỉnh ngộ, từ đó phát nguyện giới sát 

phóng sanh, rộng làm nhiều điều phước thiện. Sau ông sống 

thọ đến 96 tuổi, bình sinh trong việc khoa bảng cũng từng 

đỗ đầu ở Phúc Kiến. 

 Lời bàn

Ở đời có người khéo biết cách hiếu thuận, lại cũng có 

người không biết cách hiếu thuận. Nếu mình hết sức chí 

thành và có thể làm cho cha mẹ thật sự nhận được sự lợi lạc, 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên quảng sớ - 感應篇廣疏. (Chú giải của soạn giả)

257

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

như vậy gọi là khéo biết cách hiếu thuận. Nếu mình cũng hết 

sức chí thành nhưng không thể làm cho cha mẹ thật sự nhận 

được sự lợi lạc, như vậy gọi là không biết cách hiếu thuận. 

Nếu lấy sự buồn đau khóc lóc mà gọi là hiếu thuận, thì ví 

như có khóc đến hai mắt tuôn lệ thành sông, liệu có ích lợi gì 

cho cha mẹ chăng? Nếu lấy việc mặc áo vải thô để tang cha mẹ 

mà gọi là hiếu thuận, thì ví như có gom những tang phục bằng 

vải thô đó thành núi lớn, nằm ngồi đều ở trong đó, liệu có ích 

lợi gì cho cha mẹ chăng? 

Cho nên, những việc như khóc thương hay để tang cha 

mẹ chỉ là phương cách để người con hiếu biểu lộ tình cảm 

đối với cha mẹ, còn nếu thực sự muốn báo đáp công ơn trời 

biển của cha mẹ, ắt phải dùng theo cách thiền sư đã chỉ dạy 

như trên, chứ không thể dựa vào những hình thức thường 

tình của thế tục. 

VỚI ANH EM PHẢI GIỮ LÒNG 

 KÍNH TRỌNG, THƯƠNG YÊU LẪN NHAU

 Giảng rộng

Anh em trong một nhà, tuy hình hài có khác biệt, nhưng 

nếu xét theo tình thương của cha mẹ thì không khác gì nhau. 

Cho nên, anh em có chuyện bất hòa, chia cách, ắt không khỏi 

làm cho cha mẹ đau buồn, khổ tâm. Nếu anh em biết tương 

trợ giúp đỡ, thương yêu lẫn nhau, đó gọi là thuận theo đạo, 

258

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

vốn cũng là một yếu tố nằm trong đạo hiếu. Nguyên văn chỉ 

nói “em phải kính anh”, không nói đến “anh phải thương 

yêu em”, ấy chỉ là vì cách nói giản lược, thật ra vẫn hàm ý 

trong đó. 

Anh em tình thân như chân với tay, nhưng xưa nay 

thường bị chia cách, tình nghĩa tổn thương, phần nhiều là 

khi có thêm người vợ. Người phụ nữ hiền thục đức hạnh 

tuy vẫn có, nhưng những người hẹp hòi kém đức cũng 

không phải ít. Những người ấy thường chỉ thấy biết việc 

nhỏ nhen mà không hiểu thấu ý nghĩa lớn lao, chỉ biết thu 

vén điều lợi về mình mà không biết đến người khác, do đó 

mà sự tranh chấp, xung đột rất dễ xảy ra. Lại thêm khuynh 

hướng thường gặp ở người đàn ông là rất dễ tin theo lời vợ. 

Anh em dù có trăm tiếng ngàn lời hết sức giải bày, thường 

cũng không bằng một vài lời tỉ tê bên tai của vợ. Ấy thế nên 

có nhiều người tính tình cứng rắn nóng nảy, mà trước mặt 

vợ thì mềm mỏng yếu ớt; có nhiều người mạnh mẽ cương 

cường, mà trước mặt vợ thì nhút nhát sợ sệt; có nhiều người 

hết sức sáng suốt khôn ngoan, mà trước mặt vợ thì hóa ra 

hôn ám mê muội; có nhiều người hết sức sang cả tôn quý, 

mà trước mặt vợ bỗng hóa thành người sai vặt; có nhiều 

người hết sức quyết đoán tự tin, nhưng trước mặt vợ bỗng 

trở thành do dự, trù trừ; có nhiều người hết sức keo kiệt bủn 

xỉn, mà trước mặt vợ bỗng trở nên hào phóng rộng rãi; có 

nhiều người hết sức cao ngạo bướng bỉnh, mà trước mặt vợ 

bỗng trở thành ngoan ngoãn khuất phục; có nhiều người hết 

sức công minh chính trực, mà trước mặt vợ bỗng trở nên tà 

vạy, dua nịnh. 

259

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Cho nên, có những người dẫu vẫn biết tôn trọng việc 

nước đạo nhà, nhưng không thể hết lòng giữ theo trung, 

hiếu. Ấy là vì trong chốn khuê phòng có kẻ ngày đêm tỉ tê 

to nhỏ những chuyện khác hơn, cứ dần dần nghe mãi mà 

thành bị khuất phục. Thật đáng thương thay! Tình anh em 

trong cõi đời có năm sự ô trược1 xấu ác này, biết làm sao để 

nhà nhà đều có được những người con dâu hiền thảo đức 

hạnh, giúp cho anh em đều biết hòa thuận thương yêu đối 

xử tốt đẹp, không oán thù xung đột với nhau. 

 Trưng dẫn sự tích

CUNG KÍNH CHUYỂN GIAO TÀI SẢN2

Đời nhà Minh có người tên Triệu Ngạn Tiêu, sau khi cha 

mẹ mất rồi, cùng với người anh là Triệu Ngạn Vân làm ăn 

sinh sống với nhau đến 12 năm. Sau đó, Ngạn Vân thường 

ăn chơi lười nhác, bỏ phế cơ nghiệp, Ngạn Tiêu liền xin với 

anh phân chia gia sản để mỗi người tự lập. 

Vừa qua được 5 năm, gia sản của Ngạn Vân đã hết sạch. 

Một hôm, Ngạn Tiêu bày tiệc rượu mời anh đến chơi rồi 

nói: “Em trước đây vốn không có ý muốn phân chia gia sản, 

chỉ vì anh không biết tự kiềm chế lo việc làm ăn, nên em vì 

thương anh mà buộc phải phân chia ra để tự mình có thể giữ 

gìn được phân nửa sản nghiệp cha mẹ để lại, dẫu có bề gì 

1 Cõi đời có năm sự ô trược xấu ác (ngũ trược ác thế): tức thế giới Ta-bà chúng ta đang sống. Năm sự ô trược đó là: kiếp trược, kiến trược, chúng sinh trược, 

mạng trược và phiền não trược. 

2 Trích từ sách Cảm ứng thiên giải - 感應篇解. (Chú giải của soạn giả)

260

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cũng còn có thể tạm duy trì sự sống cho anh em mình. Nay 

mời anh quay trở lại nhà, xin giao quyền làm chủ gia đình 

này cho anh.” 

Ngạn Vân nói rồi đem chứng từ phân chia gia sản ngày 

trước ra đốt sạch, lấy chìa khóa nhà kho giao hết cho anh, lại 

hỏi tất cả các khoản nợ nần hiện nay của anh rồi thay anh 

thanh toán hết. Ngạn Vân hết sức xấu hổ, nhận lời em rồi từ 

đó nỗ lực hối cải, chí thú lo việc làm ăn, không còn ham chơi 

như ngày trước. 

Năm sau, cả hai cha con Triệu Ngạn Tiêu cùng lúc thi 

đỗ Tiến sĩ. 

 Lời bàn

Khi chạm đến vấn đề phân chia tài sản, anh em trong 

một nhà thường rất dễ trở nên chia cách, ly tán. Khi còn 

sống dựa vào cha mẹ, nhờ cậy qua lại mọi việc rồi cũng qua; 

đến lúc thực sự phân chia tài sản riêng tư, mới thường nảy 

sinh chuyện tranh chấp, giành giật lẫn nhau. 

Lành thay, sách Công quá cách (功過格) có câu rằng: 

“Phận làm con trong khi nuôi dưỡng cha mẹ, hoặc lo việc 

tang ma, nên nghĩ tưởng rằng cha mẹ chỉ sinh ra được mỗi 

một mình ta; đến lúc phân chia gia sản, nên nghĩ tưởng rằng 

cha mẹ sinh ra anh em đông đúc, chẳng riêng gì mình ta.” 

Đến như quán xét việc làm của Triệu Ngạn Tiêu, nào thấy 

ông ta có nghĩ tưởng gì đến việc tranh giành tài sản đâu? 

261

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

TÌNH CẢM CHÍ THÀNH CẢM HÓA ĐƯỢC NGƯỜI1

Đời nhà Minh, tại Quy An thuộc vùng Chiết Giang2 có 

người tên Nghiêm Phụng, tánh tình hiếu thuận, luôn thương 

yêu đối xử tốt với anh em bằng hữu, người đời thường tôn 

xưng là Khê Đình Tiên sinh. Một hôm cùng với người bạn 

đồng hương là Thí Dực đi thuyền dạo chơi. Thí Dực than 

phiền với ông rằng người anh phân chia tài sản cho mình 

chẳng công bằng. Nghiêm Phụng nghe rồi buồn bã nói: “Tôi 

có người anh sức khỏe yếu kém, đó là điều làm tôi khổ tâm 

nhất. Giá như anh tôi mà được mạnh mẽ như anh của ông, 

dẫu có đoạt hết ruộng đất tài sản, tôi cũng không buồn.” 

Nói dứt lời, nước mắt tuôn tràn không dứt. Thí Dực nghe 

vậy hết sức cảm động, nhân đó trong lòng có chút tỉnh ngộ. 

Nguyên Thí Dực có người anh là Thí Tương Chi. Cả hai 

đều là bậc nhân sĩ trí thức vùng Tri Châu, chỉ do việc phân 

chia tài sản ruộng đất mà anh em hóa ra hiềm khích với 

nhau đã nhiều năm rồi. Kể từ sau lần đó, anh em nhà họ 

Thí quay lại làm hòa, nhường nhịn lẫn nhau, suốt đời không 

một lời nào phân cách nữa. 

 Lời bàn

Khê Đình Tiên sinh khi từ quan về quê, có người anh rất 

nghèo khổ lại già yếu, liền đón về nhà mình nuôi dưỡng. 

Mỗi khi có dịp đãi khách tại nhà, đều cung kính mời anh 

ngồi trên, còn bản thân mình cầm đũa đứng hầu phía sau 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay thuộc thành phố Hồ Châu. 

262

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

anh. Một hôm nhân bước tới trước gắp chút thức ăn, anh 

cho là vô lễ, giận tát vào mặt, ông vui vẻ đón chịu, suốt bữa 

tiệc ấy lại tỏ ra vẻ vô cùng hứng khởi, hân hoan. Tan tiệc, 

ông cung kính đưa anh vào phòng nghỉ. Hôm sau, trời chưa 

sáng đã đến bên giường anh đứng chờ vấn an. Chẳng bao 

lâu sau người anh mất. Ông than khóc, chu toàn việc tống 

táng theo đúng lễ nghi. 

Qua việc tiên sinh đối với anh tận tình như thế, có thể 

biết rằng những lời tiên sinh đã nói với Thí Dực thảy đều là 

xuất phát từ nội tâm chân thật. 

VỚI BẠN BÈ PHẢI GIỮ LÒNG TIN CẬY

 Giảng rộng

Cứ y theo ý nghĩa của chữ “bằng hữu” vẫn thường dùng, 

thì một nhóm bạn cùng chơi với ta sẽ gọi là “bằng”, nếu chỉ 

một người bạn thì gọi là “hữu”, [cũng có thể xem là tương 

đương với cách nói “bạn bè” trong tiếng thuần Việt.] Tuy 

nhiên, ở đây không cần thiết phải gượng ép phân tích, nói 

chung hết thảy những ai cùng ta chung lý tưởng phụng sự, 

hoặc cùng chung công việc, hoặc cùng chung lớp học v.v... 

đều có thể xem là bạn. 

Nói “giữ lòng tin cậy” cũng hàm nghĩa đối xử với nhau 

tương kính, không có sự khinh khi, chứ không chỉ hạn hẹp 

trong ý nghĩa giữ đúng lời đã hứa. Cho nên, lo việc giúp bạn 

263

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mà không tận tâm hết sức, ấy là không giữ lòng tin cậy. Vay 

mượn của bạn không hoàn trả đủ, ấy cũng là không giữ lòng 

tin cậy. Trước mặt bạn ngợi khen xưng tán, lúc vắng mặt thì 

chê bai phỉ báng, ấy là không giữ lòng tin cậy. Gặp lúc bạn 

nguy cấp không cùng chia sẻ giúp đỡ, ấy cũng là không giữ 

lòng tin cậy. Thấy bạn có lỗi lầm sai trái mà không chỉ ra 

để khuyên bạn cải hối, ấy là không giữ lòng tin cậy... Tránh 

được tất cả những điều “không tin cậy” như trên, đó chính 

là giữ được lòng tin cậy với bạn bè. 

 Trưng dẫn sự tích

VƯỢT NGÀN DẶM ĐỂ GIỮ LỜI HỨA1

Thời Tam quốc, 2 nước Ngô có người tên Trác Thứ. Nhân 

lúc từ Kiến Khang3 sắp về Hội Kê, 4 đến từ biệt Thái phó là 

Gia Cát Khác. Thái phó hỏi khi nào trở lại, Trác Thứ nói đến 

ngày ấy tháng ấy... ... sẽ trở lại. 

Đúng ngày hẹn, Thái phó bày tiệc đãi khách. Quan khách 

đều đến đủ nhưng vẫn chưa đãi ăn uống, có ý muốn đợi Trác 

Thứ. Mọi người đều nói: “Đường từ Kiến Khang đến Hội Kê, 

đi về cả ngàn dặm, lại thêm sông hồ cách trở gian nan, chắc gì 

ông ấy trở lại kịp?” Bỗng nhiên thấy Trác Thứ đột ngột xuất 

hiện, tất cả mọi người trong tiệc đều kinh ngạc. 

1 Trích từ sách Sử lâm - 史林. (Chú giải của soạn giả)

2 Thời Tam quốc: là giai đoạn lãnh thổ Trung Hoa bị phân chia chủ yếu bởi 3 phe là Ngô, Thục và Ngụy, kéo dài trong khoảng từ năm 220 đến năm 263. 

3 Nay là Nam Kinh. 

4 Nay là vùng Thiệu Hưng thuộc tỉnh Chiết Giang. 

264

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Đây chỉ là một trong các khía cạnh của việc giữ lòng tin 

cậy. Tuy nhiên, vượt đường xa ngàn dặm mà không để sai lời 

đã hẹn, đủ biết người xưa giữ tín như thế nào. 

GIỮ LỜI HỨA HÓA ĐỘ BẠN1

Thời Đông Hán, ở Lạc Dương có vị cao tăng là An Thế 

Cao, vốn là thái tử của quốc vương nước An Tức, 2 từ thuở 

nhỏ đã nổi tiếng là người chí hiếu. Ngài thông minh trí tuệ 

hơn người, đọc hiểu thấu suốt sách vở trong thiên hạ, thông 

thiên văn, hiểu rành y học, có khả năng thông hiểu được ý 

nghĩa trong âm thanh của các loài chim thú... 

Ngài An Thế Cao tự kể lại rằng, trong đời trước ngài 

cũng xuất gia học đạo, có người bạn đồng tu tính tình nóng 

nảy sân hận, can ngăn nhiều lần nhưng không thay đổi. 

Ngài có lời hứa đến đời này sẽ hóa độ cho người ấy. 

Khoảng cuối đời Hán Linh Đế, ngài quyết định đến 

Giang Nam hoằng hóa, cũng là để hóa độ cho người bạn đời 

trước. Ngài đi đến một cái miếu ở hồ Cung Đình, nổi tiếng 

rất linh thiêng, khách buôn vãng lai đến đó cầu khấn đều có 

thể biết trước được hướng gió thuận hay nghịch, vì thế nên 

người cầu đảo cúng tế ở đây không lúc nào ngớt. Khi ngài 

An Thế Cao còn chưa đến, người giữ miếu nghe tiếng thần 

giữa hư không bảo rằng: “Trên thuyền sắp đến kia có một vị 

cao tăng, nên thỉnh vào miếu.” 

1 Trích từ sách Lương Cao tăng truyện - 梁高僧傳. (Chú giải của soạn giả)

2 Ngày nay chính là nước Iran. 

265

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Người giữ miếu theo lời mách bảo của thần, đón thuyền 

mời ngài An Thế Cao vào miếu. Cùng đi trên thuyền có hơn 

30 người cũng đều đi theo. Khi vào miếu liền nghe tiếng thần 

nói rằng: “Tôi ngày trước ở đất nước khác, cùng với thầy học 

đạo, nay tôi làm thần ở miếu này. Trong phạm vi ngàn dặm 

quanh đây đều do tôi cai quản. Nhờ đời trước tu hạnh bố thí 

nên đời này được hưởng phước rất lớn, nhưng do tâm nhiều 

sân hận nên phải đọa trong cảnh giới quỷ thần. Mạng tôi 

nay sắp dứt, chỉ còn trong sớm tối. Do những người vì tôi 

cúng tế cầu đảo thường giết hại sinh linh rất nhiều nên tôi 

sợ rằng sau khi chết không khỏi đọa vào địa ngục, xin thầy 

từ bi cứu độ. Tôi có được ngàn cây vải lụa cùng nhiều đồ 

vật quý báu ở đây, xin thầy vì tôi dùng những thứ ấy lo việc 

phụng sự Phật pháp.” 

Ngài An Thế Cao bảo thần hiện thân gặp mặt, thần nói: 

“Thân hình tôi cực kỳ xấu xí, nếu hiện ra nhất định sẽ làm 

hại mọi người ở đây vì kinh sợ.” 

Ngài Thế Cao nói: “Không sao, mọi người đã biết, sẽ 

không lấy làm sợ hãi đâu.” 

Thần liền từ phía sau điện thờ hiện thân, đưa phần đầu 

ra, thật là một con mãng xà cực lớn, không biết được phần 

thân với đuôi dài đến mức nào. Mãng xà bò đến sát bên gối 

của ngài An Thế Cao. Ngài hướng về phía mãng xà tụng 

chú nhiều lần, rồi dặn dò dạy bảo nhiều điều. Mãng xà lắng 

nghe rồi rơi lệ như mưa, thân hình sau đó dần dần biến mất. 

Ngài An Thế Cao nhận lấy vải lụa và những vật quý của 

thần miếu đã gửi gắm rồi từ biệt ra đi, mang những thứ ấy 

266

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

vì thần miếu mà xây dựng ngôi chùa Đông Tự, hồi hướng 

phước báo cho thần miếu trong cảnh giới tái sinh. 

Chẳng bao lâu sau, ngày nọ bỗng thấy có một thiếu niên 

đến quỳ gối lễ tạ trước mặt ngài Thế Cao, sau đó biến mất. 

Ngài Thế Cao bảo người chung quanh rằng: “Đó là thần 

miếu hôm trước, nay đã thoát được hình thể xấu xí rồi.” 

Sau đó có người nhìn thấy trong một cái đầm rộng lớn 

nổi lên xác con mãng xà cực lớn, thân dài nhiều dặm. Chỗ ấy 

nay chính là Xà thôn thuộc quận Tầm Dương. 1

 Lời bàn

Những quỷ thần trên cạn dưới nước, nói chung nếu thọ 

hưởng những vật thực do người đời sát hại sinh linh mà dâng 

cúng, đều không khỏi đọa vào địa ngục. Người thế tục không 

biết điều này, mỗi khi gặp phải tật bệnh liền bói toán cầu thần, 

buông thả làm việc giết hại sinh linh, càng gây hại thêm cho 

người bệnh, khiến tội nghiệt chất chồng tội nghiệt, từ khổ càng 

thêm khổ. Hạng quỷ thần này chính thật chỉ là những quỷ quái 

yêu tinh, nếu nhờ đến bọn họ ban phước, bảo vệ hay giúp tăng 

thêm tuổi thọ, rốt cùng đều là chuyện không thể được. 

Vào khoảng trước đời Đường, Đông Nhạc Thánh Đế 

cũng từng vô tình thọ hưởng tế vật sát sinh, liền phải gấp 

rút khẩn cầu thiền sư Nguyên Khuê truyền giới, 2 huống chi 

là vị thần miếu này. 

1 Ngày nay là quận Cửu Giang, thuộc vùng Giang Tây. 

2 Chuyện này có chép trong Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú giải của 

soạn giả) Tuy nhiên, thật ra câu chuyện này nằm trong Cảnh Đức Truyền Đăng 

Lục (景德傳燈錄), được xếp vào Đại Chánh tạng, thuộc Tập 51, kinh số 2076, 

tổng cộng 30 quyển. Nội dung trích dẫn này thuộc quyển 4, trang 233, tờ b, bắt 

đầu từ dòng thứ 7. 

267

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Chuyện này cũng chỉ nói lên một khía cạnh của việc giữ 

lòng tin cậy, nhưng có thể giữ được lời hứa từ kiếp trước, đủ 

thấy các vị cao tăng thời xưa xem trọng việc giữ chữ tín đến 

như thế nào. 

HOẶC PHỤNG CHÂN TRIỀU ĐẨU

 Giảng rộng

C hân, là nói đến các bậc thiên tiên;  đẩu, là danh xưng 

tinh tú. Ấy là những vị thường ghi chép việc thiện ác, theo 

dõi số mạng sống chết của con người, sao có thể không cung 

kính phụng thờ lễ bái? Nếu như muốn truy tìm đến tận chỗ 

ban sơ, ắt các vị thiên tiên là trước, tinh tú phải đặt sau. 

Vì thuở ban đầu thế giới hình thành chưa có các vị tinh tú, 

Phạm thiên Đế Thích nhân theo lời cầu thỉnh của Lư Thần 

Đại tiên nên sau đó mới tạo lập 28 vị tinh tú ở 4 cửa trời 

đông, tây, nam, bắc. Đẩu là tinh tú thứ năm ở cửa tây, thuộc 

sao Đẩu, nên dùng các loại lúa gạo, hương hoa, mật ong... 

mà cúng tế mới thích hợp. 

Kinh Lâu Thán Chánh Pháp (樓炭正法經)1 có nói rằng: 

“Tinh tú lớn thì chu vi bảy trăm dặm, tinh tú hạng vừa thì 

chu vi bốn trăm tám mươi dặm, tinh tú nhỏ thì chu vi một 

1 Hiện được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh với tên Đại Lâu Thán Kinh (

大樓炭經), thuộc tập 1, kinh số 23, tổng cộng 6 quyển, do các ngài Pháp Lập 

và Pháp Cự dịch sang Hán ngữ vào đời Tây Tấn. 

268

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trăm hai mươi dặm, bên trong đều có các vị thiên nhân cư 

trú.” Người thế gian gọi là sao rơi, thật ra chỉ là những tảng 

thiên thạch lớn, chẳng phải tinh tú; thậm chí có người còn 

vẽ ra hình tượng bảy con lợn bên dưới tượng đẩu mẫu, như 

thế thật là vô cùng bất kính. 

Các vị chân nhân, đẩu mẫu, đều là những người đời 

trước kính tin Tam bảo, tu theo Mười điều lành, 1 nên ngày 

nay mới được hưởng phước cõi trời, có khả năng bay lượn tự 

do giữa không trung, sống trong cung điện tốt đẹp của cõi 

trời, chiếu soi xuống chốn nhân gian. Cho nên, những người 

ngày nay tin theo Đạo giáo mà quay lại phỉ báng Phật pháp 

thì làm sao có thể phụng chân triều đẩu? 

Đời Hán, Ngụy trở về trước, người ta thường tôn xưng 

đức Phật là Thiên Tôn, gọi các vị tăng là đạo sĩ, còn những 

đạo sĩ của Đạo gia chỉ gọi là tế tửu, tức là người giữ lễ dâng 

rượu cúng mà thôi. Kể từ Khấu Khiêm đời Bắc Ngụy trở về 

sau, Đạo giáo mới tiếm xưng các danh hiệu Thiên Tôn và 

đạo sĩ, nên từ đó không còn xưng Phật là Thiên Tôn, mà các 

vị tăng cũng gọi là tỳ-kheo, không gọi là đạo sĩ nữa. Riêng 

danh xưng “tế tửu” trước dùng để gọi đạo sĩ, sau đi vào thế 

tục mà đổi lại là “đại tư thành”. 

1  Mười điều lành (Thập thiện), tức trái ngược với Mười điều ác (Thập ác, bao gồm: 1. Giới sát phóng sanh, 2. Bố thí, không trộm cắp, 3. Giữ phạm hạnh 

thanh tịnh, không tà dâm, 4. Nói lời chân thật, không dối trá, 5. Nói lời mang 

lại lợi lạc, không nói lời trau chuốt, vô nghĩa, 6. Nói lời hòa giải, không gây 

chia rẽ, ly tán, 7. Nói lời hiền thiện, ôn hòa, không nói lời hung dữ, độc ác, 8. 

Không khởi tâm tham dục, 9. Không khởi tâm sân hận, 10. Không khởi tâm si 

mê, tà kiến. 

269

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

BẢY VỊ TINH QUÂN CỨU LỬA1

Vào đời nhà Minh, ở Hề Phố, Thường Thục thuộc vùng 

Giang Tô có họ Tiền, người trong họ cùng sống với nhau 

trong một vùng riêng biệt. Có một gia đình 4 người, mẹ 

chồng với nàng dâu đều góa bụa, thường ngày kính phụng 

Đẩu quân. Vào năm Bính Dần niên hiệu Chánh Đức, 2 nhà 

kế bên rủi ro phát hỏa, đám cháy kéo dài đến 3 ngày đêm. 

Trong lúc ấy bỗng mơ hồ nhìn thấy có 7 người mặc áo đỏ, 

đứng phía trước mái nhà phất ống tay áo, ngọn lửa theo đó 

bỗng tắt, chung quanh bốn phía nhà đều hóa thành tro lạnh. 

 Lời bàn

Kinh Diệu pháp liên hoa, phẩm Phổ môn3 dạy rằng: “Dù 

có vào trong lửa dữ, lửa cũng không thiêu đốt được.” 4 Cứ theo 

sự việc trên mà xét thì câu kinh này thật rất đáng tin. 

KÍNH LỄ ĐẨU MẪU THOÁT NẠN TRỘM CƯỚP5 

Vào đời nhà Thanh, ở huyện Cú Dung thuộc tỉnh Giang 

Tô có người tên Nghiêm Cận Sơn. Năm Khang Hy thứ nhất, 6 

1 Trích từ sách Khuyến trừng tập - 勸懲集. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1506. 

3 Kinh Diệu Pháp Liên Hoa (妙法蓮華經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh, thuộc tập 9, kinh số 262, tổng cộng 7 quyển, do ngài Cưu-ma-la-thập dịch 

sang Hán ngữ. Phẩm Phổ môn là phẩm thứ 25 trong kinh, bắt đầu từ dòng thứ 

7, trang 198, tờ b, quyển thứ 7. 

4 Kinh văn: 設入大火, 火不能燒。 - Thiết nhập đại hỏa, hỏa bất năng thiêu. 

5 Trích từ sách Lăng tử chánh thuật - 淩子正述. (Chú giải của soạn giả)

6 Tức là năm 1662. 

270

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Cận Sơn đi đến các quận Kinh Châu, Tương Dương thuộc 

Hồ Bắc, gặp một vị đạo nhân dạy nên kính lễ Đẩu mẫu. Cận 

Sơn tin tưởng làm theo trong suốt 3 năm. 

Một hôm, Nghiêm Cận Sơn đang đi thuyền dọc theo ven 

sông, bỗng trời kéo mây đen tối sầm, lại gặp phải thuyền 

bọn giặc cướp. Cận Sơn sợ hãi quá liền chí thành niệm Đẩu 

mẫu tâm chú. Chẳng bao lâu, bỗng thấy như có một đám 

mây đen kịt trùm xuống bao bọc lấy thuyền của ông. Lần ấy 

Nghiêm Cận Sơn được an toàn vô sự, mà tất cả các thuyền 

cùng đi đều bị bọn cướp làm hại. 

 Lời bàn

Có người cho rằng Đẩu mẫu chính là đức Bồ Tát Quán 

Âm, như vậy là không đúng. Bồ Tát tuy tùy theo chủng loại 

chúng sinh mà hóa thân cứu độ, nhưng thông thường đều 

ẩn tàng kín đáo chứ không lộ liễu. Nếu cho đó là Bồ Tát 

Quán Thế Âm mà lại xếp vào vai vế thấp hơn Ngọc đế, quả 

thật là vô cùng điên đảo. Lại có người cho rằng Đẩu mẫu 

chính là chư thiên cõi trời Ma-lợi-chi, 1 chẳng thể biết được là 

có đúng hay không? 

1 Ma-lợi-chi thiên (摩利支天), Phạn ngữ là Marīci-deva, Hán dịch là Uy Quang 

thiên hay Dương Diệm thiên, được tin là một vị trời thường cứu hộ nhân gian, 

có được nhắc đến trong kinh Ma-lợi-chi Bồ Tát Đà-la-ni (摩利支菩薩陀羅尼經). 

271

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Phụ đính trích dẫn 

Nguồn gốc kinh sách của Đạo giáo

Đạo giáo vốn thật không có kinh sách đủ gọi là “tạng”, 

duy nhất chỉ có một quyển Đạo Đức kinh (道德經) gồm 

5.000 chữ của Lão tử là xác thật mà thôi. Khi khảo cứu sách 

 Nguyên đô mục lục (元都目錄), tôi thấy hết thảy đều do người 

đời sau giả tạo, mượn từ nội dung của sách  Nghệ văn chí (藝

文志) rồi thêm vào các chú giải, thành ra 884 quyển, gọi đó 

là tạng kinh sách của Đạo giáo. 

Lại như việc tuyển chọn sai lầm các sách của Đạo giáo 

qua các triều đại thật khó nói ra cho hết. Nay chỉ xin lược 

cử một số trường hợp, như vào đời Tiền Hán có Vương Mậu 

làm ra sách Động nguyên kinh (洞元經); đời Hậu Hán có 

Trương Lăng làm ra sách  Linh bảo kinh (靈寶經) cùng với các 

nghi lễ cúng tế, cả thảy 40 quyển. Thời Tam quốc, nước Ngô 

có Cát Hiếu Tiên làm ra sách  Thượng thanh kinh (上清經). Đời 

Tấn có đạo sĩ là Vương Phù làm ra sách  Tam hoàng kinh (三皇

經), đạo sĩ nước Tề là Trần Hiển Minh làm ra sách  Lục thập 

 tứ chân bộ hư phẩm kinh (六十四真步虛品經). Đời nhà Lương 

có Đào Hoành Cảnh làm ra sách  Thái thanh kinh (太清經). 

Vào đời Vũ Đế thời Bắc Chu lại có đạo sĩ ở Hoa Châu 

là Trương Tân vâng chiếu nhận chức thứ sử Hoa Châu, 

đạo sĩ ở Trường An là Trương Tử Thuận được tuyển làm 

chức Khai phủ, quận Phù Phong có Mã Dặc đỗ Tiến sĩ, Ung 

châu có quan Biệt giá là Lý Thông, cả thảy 4 người này vào 

272

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

niên hiệu Thiên Hòa thứ 51 họp lại tại chùa Thủ Chân ở Cố 

thành, cùng sao chép tuyển soạn từ kinh điển nhà Phật mà 

làm thành những kinh giả của Đạo giáo gồm đến hơn ngàn 

quyển. 2 

Đời nhà Tùy, năm cuối niên hiệu Đại Nghiệp, 3 có đạo sĩ 

Ngũ Thông Quán là Phụ Huệ Tường sửa đổi kinh  Niết-bàn (涅

槃經) thành  Trường An kinh (長安經). Quan Thượng thư là Vệ 

Văn Thăng tâu việc này lên triều đình, vua lập tức hạ lệnh bắt 

giải đến bên ngoài Kim quang môn chém đầu răn chúng. 

Vào năm đầu niên hiệu Lân Đức, 4 đạo sĩ Tây Kinh là 

Quách Hành Chân, đạo sĩ Đông Minh Quán là Lý Vinh, đạo 

sĩ Hội Thánh Quán là Điền Nhân Huệ, lại cùng nhau mang 

những ngụy kinh từ trước ra thêm thắt sửa chữa, lấy thêm nội 

dung từ kinh điển của Phật giáo mà tráo đổi đưa vào, từ đó 

trong Đạo giáo mới có thêm các danh từ như  tam giới (ba cõi), 

 lục đạo (sáu đường),  ngũ ấm (năm ấm),  thập nhị nhập (mười hai nhập),  thập bát giới (mười tám giới),  tam thập thất trợ đạo phẩm 

(ba mươi bảy phẩm trợ đạo) cùng với các danh xưng như  đại 

 tiểu pháp môn, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di... 

Đây quả thật đúng như lời Khổng tử nói: “Chư hầu tế lễ 

nên hướng đến thiên tử nghiêm trang kính cẩn, sao lại nhận 

lấy nơi tế tự của hàng quan tước Tam công mà cho đó là tôn 

1 Tức là năm 570. 

2 Việc trang trí trình bày số kinh giả này do một người ở huyện Vạn Niên tên là Tác Hiệu (索皎) thực hiện. (Chú giải của soạn giả) 

3 Tức là năm 618. 

4 Tức là năm 664. 

273

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

kính nhất?” Xét cho cùng, chỗ thâm trọng nhất của Đạo gia 

bất quá cũng chỉ đến cõi trời, cõi tiên là hết, sao có thể đạt 

được đến như pháp môn tu hành của hàng Bồ Tát? 

Trích dẫn kinh sách Đạo gia 

Pháp luân kinh của Đạo giáo nói: “Đức Thiên Tôn ban 

sắc dạy hàng đạo sĩ rằng: Nếu thấy hình tượng Phật, khởi 

tâm vô lượng, nên nguyện cho hết thảy chúng sinh cùng thể 

nhập pháp môn.” 

Kinh Thái thượng thanh tĩnh nói: “Nếu thấy bậc sa-môn, 

nên nguyện cho tất cả chúng sinh thấu rõ được pháp môn 

giáo hóa, cùng đắc đạo như Phật.” 

Kinh Lão tử thăng nguyên nói: “Đạo sĩ thiết lễ cúng 

thanh tịnh, nếu có các vị tỳ-kheo hoặc tỳ-kheo ni đến, phải 

mời lên tòa cao ngồi.” 

Sách Phù tử nói rằng: “Bậc thầy của Lão tử chính là đức 

Thích-ca Văn Phật.” 

Kinh Linh bảo tiêu ma an chí nói: “Đạo lấy sự thanh tịnh 

trai giới làm đầu, chuyên cần thực hiện ắt sẽ thành Phật.” 1

Kinh Thượng phẩm đại giới nói rằng: “Cúng dường nơi 

tháp miếu của Phật, được phước báo gấp ngàn lần. Cúng 

dường các vị sa-môn, được phước báo gấp trăm lần.” 

1 Kinh này trước đây chép rằng: 勤行當作佛 - cần hành đương tác Phật, về sau 

thấy sửa lại là: 勤行登金闕 - cần hành đăng kim khuyết (chuyên cần thực hiện 

được lên đài vàng). 

274

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Kinh Lão tử đại quyền Bồ Tát nói rằng: “Lão tử chính là 

Bồ Tát Ca-diếp, đến giáo hóa nơi đất Trung Hoa.” 

 Lời bàn

Thời xưa Đạo giáo cúng tế thường dùng thịt nai khô, 

rượu trắng, nay đã thay đổi dùng táo khô với nước thơm. 

HOẶC THỜ PHẬT HỌC KINH, 

THƯỜNG NHỚ NGHĨ LÀM THEO 

 LỜI PHẬT DẠY

 Giảng rộng

Danh xưng Phật mang ý nghĩa giác ngộ. Tự mình đã 

giác ngộ rồi, lại giáo hóa người khác giúp cho cũng được 

giác ngộ, đạt đến chỗ giác ngộ và giáo hóa đều rốt ráo viên 

mãn thì được tôn xưng là Phật. Vì trong tự tâm mỗi người 

đều sẵn có phẩm tính giác ngộ, nên đều sẵn có tánh Phật. 

Nếu nói rằng những tượng đất tượng gỗ mà người đang 

lễ bái kia là Phật, ắt đó chỉ là Phật của hạng phàm nhân ngu 

muội. Nếu nói thánh thần ban phước giáng họa là Phật, thì 

đó chỉ là Phật của một số nhà Nho thời Đường, Tống. 

Hạng phàm nhân ngu muội suốt ngày nói đến Phật, 

nhưng thật ra Phật chưa từng được cung kính; các nhà 

Nho thời Đường Tống suốt ngày báng bổ Phật, nhưng 

thật ra Phật chưa từng bị hủy báng; ấy là vì những hạng 

275

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

người như thế đều không hề biết rằng trong tự thân mình 

thật sự có Phật. 

Phật là bậc thầy lớn của Ba cõi, tất nhiên hết thảy hàng 

chư thiên, thần tiên, Phạm vương, Đế Thích, đều phải cung 

kính lễ bái, huống chi là hạng phàm phu đang chìm đắm 

trong vòng trói buộc? 

Kính lễ một vị Phật, nên quán tưởng như đang kính lễ 

vô số Phật; kính lễ đức Phật trong hiện tại, nên quán tưởng 

như đang lễ bái chư Phật quá khứ cùng chư Phật trong đời 

vị lai; ví như đối trước chư Phật ba đời trong khắp mười 

phương nhiều như số hạt bụi nhỏ, đều nguyện đem thân 

mình cúng dường đến hết thảy các vị, được như thế mới có 

thể gọi là khéo tu pháp lễ kính Phật. 

Kinh điển của chư Phật so với các sách khuyến thiện của 

thế gian có chỗ không giống nhau. Thế gian chỉ biết mưu 

cầu lợi lạc cho bản thân, gia đình mình; kinh Phật lại nhắm 

thẳng đến việc cứu độ, khai mở trí tuệ cho hết thảy chúng 

sinh. Thế gian chỉ có khả năng luận bàn việc trong hiện tại, 

kinh Phật lại nhắm thẳng đến những phước báo lợi lạc cho 

nhiều đời nhiều kiếp. Thế gian này nếu không có kinh điển 

của chư Phật, ắt là khắp hai cõi trời người, thiên hạ đều phải 

chìm trong đêm dài tăm tối. Cho nên, kinh Thắng Thiên 

Vương dạy rằng: “Nếu như có bậc thầy thuyết giảng Phật 

pháp đi qua nơi nào, hàng thiện nam tín nữ nên phát nguyện 

đem thân xác mình trải lót trên đường đi, không để chút bụi 

276

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

bặm nào bay lên làm bẩn chân Pháp sư.” 1 Chí thành cúng 

dường đến mức như vậy cũng chưa đủ gọi là nhiều. 

Tụng đọc kinh Phật, nghĩ nhớ và thấu hiểu ý nghĩa sâu 

xa, lại có thể y theo lời dạy trong kinh mà thực hành tu tập, 

đó là cao quý nhất. Nếu như không hiểu được ý nghĩa sâu 

xa, chỉ giữ lòng cung kính ngưỡng mộ, cũng được hưởng vô 

lượng phước báo. Giống như đứa trẻ ngây thơ dùng thuốc, 

tuy chưa hiểu gì về phương thuốc ấy, nhưng vẫn có thể trị 

được bệnh tật. 

 Phụ đính về sự sâu xa uyên áo của Phật pháp 

NGÀI A-NAN KẾT TẬP KINH ĐIỂN2

Sau khi đức Phật nhập Niết-bàn, vì muốn kết tập lại tất 

cả những lời thuyết giảng của Phật trong 49 năm, nên hai 

cõi trời, người cùng nhau hội tập. Ngài A-nan lên tòa cao 

ngồi, thân đắp y của Như Lai, Đại Phạm Thiên vương cầm 

lọng làm bằng bảy món báu theo hầu che bên trên. Thiên Đế 

Thích dâng lên bàn bảy báu, bày trước mặt ngài A-nan. Vua 

La-hầu của loài a-tu-la hai tay bưng lò hương bảy báu đến 

1 Tên gọi đầy đủ của kinh này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh là Thắng Thiên Vương Bát Nhã Ba La Mật Kinh (勝天王般若波羅蜜經), được xếp vào tập 

8, kinh số 231, tổng cộng 7 quyển, do ngài Nguyệt-bà-thủ-na dịch sang Hán 

ngữ. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 5, trang 725, tờ c của quyển thứ 7. 

2Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) Sách 

này thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122, tổng cộng 100 

quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Đoạn này lược thuật dựa theo 

sách, không phải trích nguyên văn. Xem phần nội dung này tại quyển 12, bắt 

đầu từ dòng thứ 15, trang 376, tờ a, phần Thất bách kết tập bộ - đệ tứ. 

277

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

trước ngài A-nan. Thiên vương cõi trời Tha hóa tự tại cũng 

dâng lên bảy món báu, số lượng rất nhiều. Ma vương Ba-

tuần cầm cây phất trần bằng bảy báu dâng cho ngài A-nan, 

sau đó cùng với Đế Thích đứng hầu hai bên tả hữu. Bốn vị 

Đại thiên vương đứng hầu quanh bốn chân tòa báu. 

Sau khi kết tập kinh điển thành tựu, vua A-xà-thế sao 

chép được 5 bản, Phạm vương sao chép 3 bản, Đế Thích 

sao chép 7 bản, Long vương Bà-kiệt-la sao chép được 80.000 

bản, tất cả đều dùng vàng bạc, bảy báu in ấn lưu truyền. 

 Lời bàn

Đức Phật dạy rằng: “Ở châu Diêm-phù này, chỉ có 32 

nước1 chúng sinh đủ căn lành lớn, có khả năng lưu hành 

giáo pháp do Phật truyền lại. Châu Phất-bà-đề phương 

đông có 260 nước, châu Cù-da-ni phương tây có 130 nước, 

chúng sinh ở đó cũng có khả năng thực hành theo giáo pháp 

do Phật truyền lại. Còn hết thảy chúng sinh ở những nơi 

khác đều bạc phước, 2 không đủ sức để nghe và nhận lãnh 

Phật pháp.” 

KINH PHẬT ĐẾN TRUNG HOA3

Triều Đông Hán, Minh Đế sai nhóm các ông Thái Âm, 

Tần Cảnh, Vương Tuân... cả thảy 18 người, sang nước Thiên 

1 Tổng cộng trong cõi Diêm-phù-đề có 16 nước lớn, 500 nước trung bình và 

100.000 nước nhỏ. (Chú giải của soạn giả)

2 Chỉ chúng sinh ở châu Câu-lô ở phương bắc, (Chú giải của soạn giả) và một số 

nước khác còn lại thuộc các châu đã kể. 

3 Trích từ sách Pháp bản nội truyền - 法本內傳 đời Hán. (Chú giải của soạn giả) 278

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Trúc, 1 khi trở về cung thỉnh được các vị tăng người Thiên Trúc 

là Ma Đằng, Trúc Pháp Lan, cùng với nhiều tranh tượng Phật 

và Kinh điển. 

Hán Minh Đế hỏi: “Đấng Pháp vương ra đời, vì sao giáo 

pháp không đến xứ này?” Ngài Ma Đằng đáp: “Nước Thiên 

Trúc nằm giữa cõi Đại thiên thế giới, nên chư Phật ra đời đều 

chọn nơi ấy. Ngoài ra những nơi khác xa xôi thiên lệch nên 

Phật không ra đời. Tuy nhiên, sau khi Phật nhập diệt trăm, 

ngàn năm, sẽ có các vị thánh nhân truyền giáo pháp đến để 

hóa độ chúng sinh.” Bấy giờ, Hán Minh Đế hết sức vui mừng. 

Vào sáng sớm ngày mồng một tháng giêng niên hiệu 

Vĩnh Bình năm thứ 14, 2 có một nhóm các đạo sĩ từ năm ngọn 

núi lớn3 như Chử Thiện Tín v.v... gồm 690 người, dâng biểu 

lên hoàng đế xin được cùng các vị tăng sĩ Thiên Trúc tranh 

tài biện luận để phân biệt những điểm đúng sai tốt xấu của 

Phật giáo và Đạo giáo. Hán Minh Đế sai quan Thượng thư 

lệnh là Tống Tường vào ngày rằm tháng giêng năm ấy mở 

đại hội nơi cửa phía nam chùa Bạch Mã. 

Các đạo sĩ thiết lập 3 đàn tràng, mang kinh sách Đạo 

giáo gồm 369 quyển đặt lên đàn tràng phía tây, mang các 

sách được biên soạn bởi 27 vị danh gia đạo sĩ gồm 235 quyển 

đặt ở đàn tràng trung tâm, bày biện phẩm vật cúng tế trăm 

vị thần ở đàn tràng phía đông. 

1 Tức tên gọi người Trung Hoa xưa dùng để gọi Ấn Độ. 

2 Tức là năm 71 theo Tây lịch. 

3 Tức Ngũ nhạc danh sơn của Trung Hoa, bao gồm 5 ngọn núi lớn là: Hoa sơn, 

Thái sơn, Tung sơn, Hằng sơn và Hành sơn. 

279

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Hán Minh Đế cho lập hành cung, 1 đích thân ngự tại phía 

tây chùa Bạch Mã, tôn trí xá-lợi Phật cùng với Kinh điển 

Phật giáo tại đây. 

Các đạo sĩ cho dùng cỏ khô, lau sậy chất kín quanh đàn 

tràng có bày kinh sách của họ, rồi đứng trước kinh sách 

khóc tế rằng: “Hoàng đế hiện nay tin theo tà giáo, thế đạo 

suy vi sắp mất. Nay chúng tôi xin đặt kinh sách Đạo gia tại 

đàn tràng này, dùng sức lửa để chứng minh thật giả.” Khấn 

vái như vậy rồi liền nổi lửa đốt kinh sách. Kết quả tất cả 

đều cháy rụi thành tro, dù cả bọn thi nhau niệm chú nhưng 

chẳng thấy hiệu nghiệm gì. Các đạo sĩ đều hốt hoảng nhìn 

nhau tái mặt. Quan Thái phó là Trương Diễn liền nói với bọn 

họ: “Chú thuật của các ông hoàn toàn không linh nghiệm, 

nay các ông nên xuống tóc xuất gia theo Phật.” Nhóm đạo sĩ 

Chử Thiện Tín v.v... xấu hổ quá đành lặng thinh không đối 

đáp gì được. 

Lúc bấy giờ, xá-lợi Phật bỗng nhiên tỏa hào quang năm 

sắc, phóng chiếu lên không trung hình thành một quầng sáng 

như cái lọng, che khuất ánh mặt trời, chiếu ánh sáng năm sắc 

từ đó xuống trùm khắp mọi người trong đại hội, thật là việc 

xưa nay chưa từng có. Thiền sư Ma Đằng khi ấy hóa thân bay 

lên không trung, hiện các phép thần biến tự tại. Pháp sư Trúc 

Pháp Lan lên tòa thuyết pháp, giảng dạy những điều mà đại 

chúng từ trước đến nay chưa từng được nghe. 

Khi ấy có Âm Phu nhân ở hậu cung, quan Tư không Lưu 

Tuấn, nhóm các ông đạo sĩ Lữ Huệ Thông v.v... cộng cả thảy 

1 Hành cung: cung điện tạm thời để đức vua cư ngụ khi không ở trong cung điện chính. 

280

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hơn ngàn người, đều xin xuất gia tu hành theo đạo Phật. 

Hán Minh Đế chuẩn thuận tất cả. Sau đó vua cho xây mới 

10 ngôi chùa, rộng truyền Phật pháp. 1

 Lời bàn

Vào triều Tấn, trong khoảng niên hiệu Kiến An, Đinh 

Đức Thận làm huyện lệnh ở huyện Ngưng Âm, có một người 

phụ nữ ở Bắc Giới bỗng nhiên nói ra toàn một thứ ngôn ngữ 

lạ như tiếng nước ngoài, người đến xem vây quanh đông 

như họp chợ. Sau đó người này lại yêu cầu mang giấy bút 

đến, rồi viết lên giấy cũng bằng loại chữ viết lạ, thoắt chốc 

đã viết được 5 trang giấy. Đưa cho mọi người đọc, nhưng 

không ai đọc hiểu được gì. Có một đứa trẻ khi ấy đang tình 

cờ đứng gần, người phụ nữ bỗng chỉ tay vào đứa trẻ mà nói: 

“Đứa trẻ này có thể đọc hiểu.” Liền đưa mấy trang giấy cho 

đứa bé, nó vừa xem bỗng đọc lên thành tiếng nước ngoài. 

Những người chung quanh thấy vậy ai nấy đều kinh ngạc. 

Đinh Đức Thận liền sai người thu lấy 5 trang giấy ấy, 

mang đến chùa Hứa Hạ, đưa cho một vị tăng người Ấn Độ 

xem. Vị tăng xem qua kinh ngạc nói: “Đây chính là những 

lời trong kinh Phật. Khi Kinh điển truyền đến xứ này, ngẫu 

nhiên bị mất đi một số dòng, tôi đang lo lắng vì đường quá 

xa e là không thể trở về Ấn Độ chép lại những trang kinh bị 

mất.” Liền lưu lại những trang giấy ấy rồi sao chép bổ sung 

vào chỗ bị thiếu mất trong kinh Phật. 

1 Cho đến nay tại Lạc Dương vẫn còn lưu lại di tích Phần kinh đài - 燔經台 (tức phần nền của đàn tràng nơi Đạo gia đốt kinh sách thuở trước). (Chú giải của 

soạn giả)

281

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

THOÁT KHỎI VÀO THAI LỪA1 

Xưa có vị Thiên Đế Thích, khi năm đức tốt mất dần2 

không còn nơi thân, liền tự biết thọ mạng của mình sắp hết, 

sau khi chết sẽ thác sinh làm con lừa ở nhà một người thợ 

làm đồ gốm, vì thế nên hết sức lo buồn. Đế Thích lại suy nghĩ 

rằng, trong Ba cõi chỉ có đức Phật là bậc duy nhất cứu thoát 

mọi khổ ách cho chúng sinh. Nghĩ như vậy rồi, liền tìm đến 

chỗ đức Phật, cúi đầu quỳ lạy sát đất, cung kính đảnh lễ quy 

y Phật, quy y Chánh pháp, quy y thánh chúng Tăng-già. 

Trong lúc quỳ lạy còn chưa đứng dậy thì đột nhiên mạng 

sống chấm dứt, thần thức lập tức nhập vào thai lừa. Ngay 

lúc ấy, con lừa mẹ lại giẫm chân lên làm hư hỏng một số đồ 

gốm chưa nung khiến người chủ nổi giận đánh nó rất mạnh, 


liền bị sẩy thai. Thần thức Đế Thích do đó lại rời khỏi thai 

lừa, quay về nhập vào thân cũ, trở thành Thiên Đế Thích 

như trước. Đức Phật dạy: “Lành thay, ông có thể ngay trong 

lúc sắp chết biết quy y nương về Tam bảo.” Phật liền vì Đế 

Thích mà thuyết pháp. Nghe xong, Thiên Đế Thích chứng 

quả Tu-đà-hoàn. 3

1 Trích từ kinh Pháp cú dụ - 法句喻經. (Chú giải của soạn giả)

2 Năm đức tốt mất dần, có nghĩa là năm tướng suy của một vị thiên nhân bắt đầu hiển lộ. Năm tướng suy ấy là: 1. Quần áo thường dơ bẩn; 2. Đầu tóc rối bời, hoa 

trên đầu tàn tạ; 3. Thân thể hôi hám và nhơ nhớp; 4. Dưới nách thường ra mồ 

hôi; 5. Không thấy ưa thích ngai vị, chỗ ngồi của mình. 

3 Tu-đà-hoàn là quả vị đầu tiên trong bốn thánh quả: 1. Tu-đà-hoàn, 2. Tư-đà-

hàm, 3. A-na-hàm, 4. A-la-hán. Vì thế cũng thường gọi là Sơ quả (quả vị đầu 

tiên) hay quả Nhập lưu (bắt đầu nhập vào dòng thánh). 

282

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Kinh Đại Bát Niết-bàn dạy rằng: “Tuy được sinh làm 

Phạm thiên, cho đến sinh vào các cõi trời Phi tưởng phi phi 

tưởng, nhưng đến lúc mạng chung vẫn có thể đọa vào ba 

đường dữ.” 1

THOÁT KHỎI VÀO THAI LỢN2

Tại cung trời Đao-lợi có một vị trời thọ mạng sắp hết, 

năm tướng suy đã hiện, tự biết mình sau khi chết sẽ thác 

sinh vào thai của một con heo nái đang bị ghẻ lở, tại nước 

Câu-di-na-khát. Vị trời này hết sức buồn khổ nhưng không 

biết phải làm gì để thoát khổ nạn. Có một vị trời khác liền 

nói: “Hiện nay đức Phật đang ở cung trời này vì mẹ3 thuyết 

pháp, sao ngài không đến cầu Phật cứu độ?” 

Vị trời sắp chết kia lập tức tìm đến chỗ đức Phật, cúi đầu 

sát đất chí thành kính lễ. Đức Phật liền vì vị ấy mà truyền 

thọ Tam quy. Vị này lại y theo lời Phật dạy mà chí thành 

thực hiện trong 7 ngày. Khi ấy, thọ mạng cõi trời đã hết, 

mạng chung liền tái sinh làm con một vị trưởng giả ở nước 

Duy-da-ly. 

1 Kinh Đại Bát Niết-bàn, quyển 38, phẩm thứ 26 - Ca-diếp Bồ Tát. Xem nguyên bản Hán văn trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 12, kinh số 374, các 

dòng 14, 15, 16, trang 589, tờ b. Xem bản Việt dịch của Đoàn Trung Còn và 

Nguyễn Minh Tiến (NXB Tôn giáo, Hà Nội - 2009), Tập 7, trang 180, dòng thứ 

24 -30. 

2 Trích từ kinh Chiết phục La-hán - 折伏羅漢經. (Chú giải của soạn giả)

3 Chỉ Hoàng hậu Ma-da, sau khi sinh thái tử Tất-đạt-đa 7 ngày thì mạng chung, sinh về cõi trời Đao-lợi. Đức Phật từng hóa hiện lên cung trời Đao-lợi thuyết 

pháp cho bà nghe. 

283

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Những người giàu sang phú quý tột cùng, đến lúc lâm 

chung sắp phải từ bỏ quan tước, tiền tài, báu vật, ruộng đất, 

vợ con... liền thấy đau đớn khó khăn như cắt bỏ da thịt trên 

thân thể. Nỗi khổ ấy thật là vô cùng! 

Chư thiên đến lúc thọ mạng sắp dứt cũng khổ sở giống 

như vậy. Kinh Chánh pháp niệm dạy rằng: “Nếu trong đời 

trước một vị trời có tạo nghiệp trộm cướp, khi lâm chung 

liền thấy có các vị thiên nữ hiện ra cướp đoạt hết những thứ 

trang nghiêm quý báu của mình, trao cho các vị trời khác. 

Nếu trong đời trước có tạo nghiệp nói dối, các vị thiên nữ 

liền nghe hiểu những lời vị trời ấy nói ra một cách sai lệch, 

rồi buông lời thóa mạ, mắng nhiếc. Nếu đời trước từng nhục 

mạ người trì giới, hoặc tự mình phá giới, uống rượu, khi 

lâm chung liền rơi vào trạng thái mê loạn, đánh mất chánh 

niệm, đọa vào địa ngục. Nếu đời trước có tạo nghiệp giết hại 

chúng sinh, thọ mạng liền ngắn ngủi, chẳng mấy chốc đã 

phải qua đời. Nếu đời trước có tạo nghiệp tà dâm, liền thấy 

các vị thiên nữ đều xa lánh mình mà đến với các vị trời khác, 

cùng họ vui đùa thỏa thích. Những điều hiện ra như thế gọi 

là năm tướng suy của chư thiên.” 1 

1 Đoạn trích này được tìm thấy trong sách Pháp uyển châu lâm -法苑珠林, quyển 

5, thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh tập 53, kinh số 2122, bắt đầu từ dòng 

thứ 10, trang 302, tờ c. Sách này ghi rõ là trích từ kinh Chánh pháp niệm - 正

法念經, nên có lẽ tiên sinh An Sĩ căn cứ vào đây mà ghi xuất xứ như vậy. Tuy 

nhiên, chúng tôi không tìm thấy nội dung tương tự trong chánh văn kinh này 

hiện nay. 

284

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

QUYỂN KINH CỨU THOÁT DÂN TRONG MỘT THÀNH1

Vào triều Tấn, có Lưu Độ là người Liêu Thành, Bình 

Nguyên, thuộc Sơn Đông. Trong làng ấy có đến hơn một ngàn 

gia đình, thảy đều cung kính thờ phụng Phật pháp, cúng 

dường chư tăng ni. Bấy giờ người của một bộ tộc từ phương 

bắc bỏ xứ trốn đến nơi ấy rất nhiều, đa số đều trốn trong nội 

thành. Thủ lãnh của bộ tộc ấy giận lắm, muốn kéo quân đến 

vây giết hết cả thành. Lưu Độ vừa nghe biết việc ấy, liền chủ 

xướng tất cả nhân dân già trẻ lớn bé trong thành, cùng nhau 

đồng thanh niệm thánh hiệu đức Bồ Tát Quán Thế Âm. 

Niệm như vậy chưa bao lâu thì viên thủ lãnh của bộ tộc ấy 

bỗng nhìn thấy một vật gì đó từ trên không trung rơi xuống, 

bay thẳng vào trong cung điện rồi xoay quanh cây cột chính. 

Ông ta lập tức cho người đến xem đó là vật gì, liền thấy đó là 

một quyển kinh Phật, chính là phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ 

Môn trong kinh Pháp Hoa. Viên thủ lãnh gặp được việc này thì 

trong lòng hết sức vui mừng, nhân đó bỏ ý định cũ, nhân dân 

cả thành nhờ vậy mà được thoát chết. 

 Lời bàn 

Lúc bình thường đã biết gieo trồng phước đức, khi nguy 

nan lại có thể chí thành cầu khẩn Bồ Tát, viên thủ lãnh kia 

hồi tâm chuyển ý cũng là lẽ đương nhiên phải vậy. 

GÔNG CÙM TỰ THOÁT2

Triều Tấn, đất Hà Nội có người tên là Đậu Truyền. Trong 

khoảng niên hiệu Vĩnh Hòa đời Tấn Mục Đế, ông làm chức 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)

2 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)

285

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

bộ khúc trong quân đội dưới quyền quan thứ sử Tịnh châu, 1 

bị Lữ Hộ bắt làm tù binh cùng với đồng đội khoảng 6, 7 

người khác, giam chung trong một nhà ngục, ấn định ngày 

rồi sẽ mang ra giết. 

Đậu Truyền nhất tâm niệm Bồ Tát Quán Thế Âm cầu 

cứu giúp, trong suốt 3 ngày 3 đêm không hề mỏi mệt. Khi 

ấy, gông cùm trên thân thể bỗng tự nhiên dần dần nới rộng, 

cho đến lúc rơi cả xuống, toàn thân được tự do. Đậu Truyền 

tuy trong lòng hết sức mừng rỡ, nhưng nhìn lại các bạn 

đồng ngục vẫn còn bị giam, không nỡ một mình bỏ trốn. 

Liền khuyên bảo rồi cùng với những người đồng ngục chí 

thành cầu nguyện. Đột nhiên, gông cùm trên thân của mọi 

người khác cũng nối nhau rơi xuống hết. Cả bọn liền mở cửa 

ngục cùng nhau thoát ra, vượt thành đang đêm chạy trốn. 

Chạy xa được khoảng 4, 5 dặm đường rồi mới tìm vào một 

đám cây cối rậm rạp mà trốn. 

Sáng hôm sau, Lữ Hộ cho người ngựa truy đuổi lùng 

sục khắp nơi, lại nổi lửa đốt hết những chỗ cây cối hoang dã 

rậm rạp, nhưng chỉ riêng bao quanh chỗ Đậu Truyền đang 

trốn ước chừng một mẫu đất là không người ngựa nào tìm 

đến, mà lửa cũng không cháy tới. 

 Lời bàn

Đây chính như lời kinh đã dạy:  “Nhờ sức niệm Quán Âm 

 cứu độ, liền tự nhiên được thoát ngục tù.” 2 Đến như những 

1 Nay là Thái Nguyên thuộc tỉnh Sơn Đông. 

2 Nguyên văn kinh: “念彼觀音力, 釋然得解脫.” - Niệm bỉ Quán Âm lực, thích 

nhiên đắc giải thoát. Xem bản Việt dịch của Nguyễn Minh Tiến, NXB Tôn giáo, 

Hà Nội - 2010, trang 46. 

286

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

trường hợp rơi xuống nước mà chẳng chết chìm, gặp lửa dữ 

mà không chết thiêu, đủ điều linh nghiệm, có thể xem trong 

các sách khác ghi chép rất nhiều, ở đây không sao kể hết. 

VỊ TĂNG LÀM THIÊN VƯƠNG1

Đời Tùy, ở Tương Châu có Pháp sư Thích Huyền Cảnh, 

tên Thạch, vốn là người Thương Châu thuộc Hà Bắc. Sư 

ngưỡng mộ kinh điển Đại thừa, tụng đọc không ngừng nghỉ. 

Sau, sư có bệnh nằm trên giường suốt ba ngày, bỗng nói với 

người thị giả:2 “Ý ta muốn được gặp Phật Di-lặc, sao nay lại 

phải làm Thiên vương Dạ-ma?” Rồi lại tự nói rằng: “Khách 

đến đông lắm, việc tiếp đãi phải lo chu đáo.” Tăng chúng 

thưa hỏi là chuyện gì, liền nói: “Không phải việc các ông biết 

được. Hiện có các vị thiên chúng đến đây nghênh đón rồi.” 

Liền có mùi hương thơm lạ xông tỏa khắp phòng, lưu lại rất 

lâu. Lúc ấy là vào tháng sáu, niên hiệu Đại Nghiệp thứ hai. 3 

Đại sư có để lại di ngôn, bảo mang thi hài ngài táng vào 

sông Tử Bách, ở nơi nước sâu nhất. Ba ngày sau trở lại xem, 

bỗng thấy giữa dòng nước nổi lên một gò đất cao, khiến con 

sông phải chảy phân đôi thành hai dòng. 

 Lời bàn

Các vị Bồ Tát ở Phát quang địa4 vẫn thường hiện thân 

1 Trích từ sách Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú giải của soạn giả)

2 Thị giả: vị tăng hay sa-di theo hầu cận một bậc thầy. 

3 Tức là năm 606. 

4 Phát quang địa (發光地) là địa vị tu chứng thứ ba trong Thập địa của hàng 

Bồ Tát. 

287

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

làm Thiên vương Dạ-ma. Đã như vậy, chúng ta làm sao biết 

được mà dám đo lường chỗ tu chứng của Pháp sư? 

NGƯỜI MÙ ĐƯỢC THẤY1

Vào đời Hậu Chu có Trương Nguyên, tên tự là Hiếu 

Thủy, năm lên 16 tuổi thì ông nội bị mù mắt. Trong suốt 

3 năm, Trương Nguyên ngày đêm lễ Phật, cầu phước đức. 

Một hôm đọc kinh Dược Sư, thấy trong đó có nói đến việc 

“người mù được thấy”, liền y theo trong kinh dạy, thỉnh 7 

vị tăng, thắp 7 ngọn đèn, trong 7 ngày 7 đêm liên tục tụng 

đọc kinh Dược Sư, vừa bái lạy vừa khóc, khấn nguyện rằng: 

“Lạy đấng Thiên Nhân Sư, 2 Trương Nguyên này làm đứa 

cháu bất hiếu, khiến cho ông nội phải mù lòa. Nay nguyện 

mang ánh sáng đèn rộng thí khắp cõi pháp giới, nguyện cho 

chính con chịu mù lòa thay, để mắt ông nội được sáng.” Tha 

thiết ân cần lễ bái khấn nguyện như vậy trải qua 7 ngày, 

đêm ấy nằm mộng thấy có một ông lão dùng kim vàng khơi 

vào tròng mắt cho ông nội mình, lại bảo Trương Nguyên: 

“Con đừng lo, sau 3 ngày mắt ông nội con sẽ sáng lại.” 

Trương Nguyên trong mộng vui mừng phấn khích vô 

cùng. Lúc tỉnh giấc liền đem sự việc kể lại với mọi người 

trong nhà. Ba ngày sau, ông nội Trương Nguyên quả nhiên 

được sáng mắt. 

1 Trích từ sách Bắc sử - 北史. (Chú giải của soạn giả)

2 Thiên Nhân Sư: bậc thầy dạy của cả hai cõi trời, người. Đây là một trong 

Thập hiệu của Phật: Như Lai, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri, Minh Hạnh Túc, 

Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ Điều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân 

Sư, Phật, Thế Tôn. 

288

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn 

Thầy thuốc giỏi ra tay trị bệnh, không ngoài việc tùy bệnh 

chứng mà cho thuốc. Người bị mù lòa, phần lớn đều là do đời 

trước phỉ báng Phật, phỉ báng Chánh pháp. Cho nên, muốn cứu 

độ người mù quáng không tin Phật pháp, ắt phải vì người ấy 

mà chỉ bày chánh kiến, chánh tín. Kinh Đại tập (大集經)1 dạy 

rằng: “Nếu có chúng sinh trong đời quá khứ hủy báng Chánh 

pháp, hoặc hủy báng bậc thánh nhân; hoặc gây chướng ngại 

khó khăn cho người thuyết giảng Chánh pháp; hoặc khi sao 

chép kinh văn lại cẩu thả hay cố tình làm mất mát câu chữ, sai 

lệch văn nghĩa; hoặc làm mất mát hư hỏng những sách vở ghi 

chép giáo pháp, hoặc cố tình che giấu những quyển kinh văn 

của người khác; 2 do những nghiệp đã tạo như thế, trong đời 

này sẽ bị mù lòa.” 

Ngoài ra, trong kinh Phó pháp tạng3 cũng nói rằng: 

“Nếu gây trở ngại cho việc xuất gia tu hành của người khác, 

ắt phải đọa vào các đường dữ. Chịu đựng xong tội nghiệp 

1 Đối chiếu nguồn trích dẫn là kinh Đại tập không có nguyên đoạn trích này, nhưng tìm thấy trong sách Pháp uyển châu lâm (Đại Chánh tạng tập 53, kinh 

số 2122), quyển 17, trang 415, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 4, lại mở đầu bằng 

câu: “Lại như trong kinh Đại tập có nói rằng” (又大集經云 - hựu Đại tập kinh 

vân). Chắc chắn là An Sĩ toàn thư dựa vào câu này để ghi lại nguồn trích dẫn. 

2 Dựa vào nguyên bản sách Pháp uyển châu lâm để khảo đính thì thấy câu này 

nguyên văn An Sĩ toàn thư đã chép sai là: “或損壞他法, 或暗藏他法.” (Hoặc tổn 

hoại tha pháp, hoặc ẩn tàng tha pháp) - sai lệch chữ cuối cùng, vì trong Pháp uyển châu lâm chép là: “或損壞他法, 或闇藏他經.” (Hoặc tổn hoại tha pháp, 

hoặc ẩn tàng tha kinh. ) Bản Việt dịch căn cứ nội dung đã khảo đính. 

3 Thật ra đây không phải một bản kinh, mà là một quyển sách có tên đầy đủ là Phó pháp tạng nhân duyên truyện - 付法藏因緣傳, được đưa vào Đại Chánh 

tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 50, kinh số 2058, tổng cộng có 6 quyển, do các 

ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch. 

289

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

trong các đường dữ rồi, khi được sinh trở lại vào cõi người 

lại phải chịu kiếp mù lòa.” 1

Trong trường hợp này, có thể nói là Trương Hiếu Thủy đã 

tùy theo bệnh chứng mà cho đúng thuốc rồi vậy. 

BÁO ĐÁP BỐN ƠN SÂU NẶNG

 Giảng rộng

Bốn ơn sâu là: ơn cha, ơn mẹ, ơn Phật, ơn thầy thuyết 

giảng pháp Phật. Cha mẹ sinh ra và nuôi dưỡng ta để có được 

hình hài này; đức Phật và bậc thầy thuyết giảng Phật pháp đã 

nuôi dưỡng trí tuệ chân chánh của ta; đó đều là những ơn sâu 

nặng nhất, thật khó báo đáp hết được. Kinh Quán Phật tướng 

hải2 dạy rằng: “Nếu có ơn mà không báo đáp, đó chính là 

1 Chúng tôi không tìm thấy đoạn trích này trong sách Phó pháp tạng nhân duyên truyện như dẫn chú, nhưng lại tìm được nội dung tương tự trong Chư kinh yếu tập, 

quyển 4 (Đại Chánh tạng tập 54, kinh số 2123), do ngài Đạo Thế soạn vào đời 

Đường. Nội dung này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 31, tờ a như sau: “若復有人障

他出家。此人罪報常在惡道,  受極苦痛無得解脫。惡道罪畢,  若生人中生盲無目.” 

An Sĩ toàn thư rõ ràng là đã tóm gọn câu văn này thành: “障人出家, 必墮惡道。惡

道罪畢, 得生人中, 生盲無目.” Tuy nhiên, không rõ tiên sinh An Sĩ đã dựa vào đâu 

mà ghi nguồn trích dẫn bị sai lệch, không thể tìm thấy. 

2 Chúng tôi không tìm thấy kinh điển nào mang tên này, chỉ có kinh Phật Thuyết Quán Phật Tam Muội Hải - 佛說觀佛三昧海經 - được xếp vào Đại Chánh tân tu 

Đại tạng kinh thuộc tập 15, kinh số 643, tổng cộng 10 quyển, do ngài Phật-đà-

bạt-đà-la dịch vào đời Đông Tấn. Truy tìm nội dung được trích dẫn thì thấy xuất 

hiện trong một bản sớ giải là Phật thuyết Vu Lan Bồn kinh sớ (佛說盂蘭盆經疏), 

do ngài Tông Mật soạn vào đời Đường, được đưa vào Đại Chánh tạng tập 39, 

kinh số 1792. Nội dung trích dẫn được tìm thấy ở quyển 2, từ dòng thứ 27, trang 

290

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhân đọa vào địa ngục A-tỳ.” Thế nhưng, việc báo đáp bốn 

ơn sâu nặng, há có thể nhanh chóng sơ sài được sao? 

Báo đáp ơn cha mẹ, phải hết lòng hết sức phụng dưỡng, 

làm cho cha mẹ được vui lòng, lại phải dẫn dắt cha mẹ vào 

đường tu tập giáo pháp xuất thế, thoát khỏi luân hồi, được 

như vậy mới có thể xem là trọn vẹn. 

Báo đáp ơn thầy truyền dạy Chánh pháp, phải nỗ lực 

làm đúng theo lời thầy dạy, lại phải cung kính cúng dường 

hết thảy mọi nhu yếu như thực phẩm, y phục, thuốc men, 

chỗ ở... được như vậy mới có thể xem là trọn vẹn. 

Đến như ân đức của Phật, thật khó có thể nói đến việc 

báo đáp cho trọn, chỉ biết phải nên phát tâm Bồ-đề, lập 

nguyện sâu rộng cứu độ chúng sinh, cung kính học theo 

hạnh nguyện của hàng Bồ Tát. 

Đại sư Liên Trì dạy rằng: “Cha mẹ thoát ly được sinh tử 

luân hồi thì đạo hiếu của người con mới có thể được xem là 

thành tựu.” 

Kinh Lăng nghiêm dạy rằng: “Đem tấm lòng thành sâu 

xa này phụng sự hết thảy chúng sinh trong vô số thế giới 

nhiều như số hạt bụi nhỏ, như vậy gọi là báo đáp ơn Phật.” 1

508, tờ a, mở đầu bằng câu: Kinh Quán Phật tướng hải dạy rằng (觀佛相海經

云 - Quán Phật tướng hải kinh vân). Do đó, có thể khẳng định An Sĩ toàn thư 

dựa theo đây để ghi nguồn trích dẫn. 

1 Nguyên văn kinh là: 將此深心奉塵剎, 是則名為報佛恩。- Tương thử thâm tâm 

phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân. 

291

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

LỄ THÁP PHẬT CỨU ĐỘ MẸ1 

Đời Đường có một người họ Phạm, mẹ là Vương thị vốn 

hoàn toàn không tin Tam bảo. Tuy ông đã nhiều lần khuyên 

giải nhưng mẹ ông không chịu nghe theo. Sau ông đến 

Đông Đô theo Luật sư2 Chỉ Khánh ở chùa Quảng Ái xuất 

gia tu hành, pháp hiệu là Tử Lân. 3 

Khi thầy Tử Lân trở lại quê nhà, người mẹ đã mất trước 

đó 3 năm rồi. Nhân khi có đến miếu thờ Đông Nhạc Đại Đế, 

thầy Tử Lân ở đó chí thành tụng kinh Pháp Hoa, nguyện 

cho gặp được Nhạc Đế để hỏi xem mẹ mình sau khi chết 

sinh về cõi nào. Một đêm nằm mộng thấy Nhạc Đế hiện đến 

nói rằng: “Mẹ thầy hiện ở trong địa ngục, chịu khổ vô cùng. 

Thầy nên đến Mậu sơn4 lễ bái tháp vua A-dục5 ở đó, có thể 

nhờ công đức ấy cứu thoát được mẹ.” Thầy Tử Lân liền y lời 

1 Trích từ sách Truy môn sùng hành lục - 緇門崇行錄. (Chú giải của soạn giả)

2 Luật sư: danh xưng này trong Phật giáo được dùng để gọi các vị thầy theo Luật tông, trong sự tu học chú trọng nhiều đến Giới luật và trong sự tu tập lấy việc 

trì giới là quan trọng nhất. 

3 Xem trong nguyên bản sách Truy môn sùng hành lục thì Vương thị không đồng ý cho họ Phạm xuất gia, ông phải bỏ nhà trốn đi đến Đông Đô để xuất gia. 

Điều này hợp lý với đoạn sau là mẹ ông mất mà ông không được biết, đến 3 

năm sau mới về. Chính vì ông bỏ nhà trốn đi nên mới không giữ được liên lạc 

với gia đình. 

4 Thuộc huyện Ngân, tỉnh Chiết Giang. 

5 Tháp vua A-dục (A-dục vương tháp), thật ra là tháp thờ Xá-lợi Phật, tương truyền do vua A-dục xây dựng. Các tháp ở Trung Hoa (19 tháp) có nhiều khả năng 

hơn là được xây dựng dựa theo mô thức các tháp thực sự do vua A-dục đã xây 

ở Ấn Độ. 

292

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

đến lễ tháp vua A-dục. Tại đó, thầy rơi nước mắt mà khấn 

nguyện, lễ bái rất lâu. Bỗng nghe có tiếng người mẹ tạ ơn 

rằng: “Nhờ sức con cầu nguyện, nay mẹ đã được sinh lên 

cõi trời Đao-lợi.” 

 Lời bàn

Sau khi đức Phật nhập Niết-bàn hơn trăm năm, vua 

A-dục ra đời, là vị Thiết luân vương cai quản một cõi Diêm-

phù-đề, có khả năng sai sử được quỷ thần. Nhà vua đã tạo 

84.000 bảo tháp để tôn trí phụng thờ 84.000 phần xá-lợi của 

đức Phật để lại. Theo sự phân chia của vua thì cứ nơi nào 

có 100.000 dân sẽ xây dựng một tháp. Tại Trung Hoa, theo 

những ghi chép được thấy trong sách vở thì có cả thảy 19 

tháp. Tháp ở Mậu sơn là một trong số đó. 

LÒNG THÀNH CẢM ĐỘNG DI CỐT CỦA CHA1 

Vào đời Hậu Chu, tại làng Quý Trụ ở Trường An có một 

người họ Lý, vốn thật là người thuộc hoàng triều tông thất 

đời Đường. Người này lên 7 tuổi đã xuất gia tu hành, pháp 

danh là Đạo Phi. Năm lên 19 tuổi, gặp lúc vua Đường Trang 

Tông dời đô về Lạc Dương, Trường An lửa cháy khắp nơi, 

làng Quý Trụ bị thiêu sạch. Ông liền cõng mẹ chạy vào Hoa 

sơn. Bấy giờ là lúc lương thực khan hiếm đắt đỏ, Đạo Phi 

khất thực được rất ít, tự mình không ăn chỉ mang về dâng 

lên nuôi dưỡng mẹ. Khi mẹ hỏi đã ăn chưa, ông luôn nói là 

đã ăn rồi. 

1 Trích từ sách Cao tăng truyện - 高僧傳. (Chú giải của soạn giả)

293

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Mẹ ông thường nói: “Cha con đi đánh trận chết ở Hoắc 

sơn, hài cốt phơi giữa sương gió, con có thể tìm đem về an 

táng được chăng?” Vì thế, về sau ông liền tìm đến Hoắc sơn, 

thu nhặt những hài cốt nơi ấy gom về một chỗ rất nhiều, rồi 

ngày đêm tụng kinh, vì cha mà sám hối nghiệp giết hại. Ông 

lại đứng trước số hài cốt đã thu nhặt được mà khấn rằng: 

“Trong số rất nhiều hài cốt này, nếu quả có di cốt của cha ta 

thì xin chuyển động.” Khấn như vậy rồi lại nhất tâm trì tụng 

kinh điển, mắt nhìn vào đống hài cốt không lúc nào xao 

lãng. Trải qua nhiều ngày như vậy, đến một hôm bỗng có 

một cái sọ khô nảy vọt ra từ đống xương cốt, rồi lay động rất 

lâu. Đạo Phi nhìn thấy đầu lâu ấy, đau đớn thống thiết, liền 

thu nhặt đúng bộ hài cốt từ chỗ đầu lâu nảy ra, rồi mang về. 

Đêm ấy, người mẹ nằm mộng thấy chồng quay về, đến sáng 

ra quả nhiên Đạo Phi mang hài cốt về tới. 

Về sau, pháp sư Đạo Phi được Hoàng đế ban chiếu triệu 

thỉnh vào kinh đô thuyết pháp hoằng hóa, danh tiếng ngài 

vang dội khắp trong triều ngoài nội. 

 Lời bàn

Sự hiếu thảo có thể phân chia hai loại, hiếu thảo theo 

pháp thế gian và hiếu thảo theo pháp xuất thế gian. Trường 

hợp của Pháp sư Đạo Phi là đã bao gồm cả hai loại đó. Đến 

như pháp sư Đạo Kỷ đời Bắc Tề mỗi lần giảng pháp đưa mẹ 

đi theo nghe, pháp sư Pháp Vân đời Lương để tang mẹ hình 

hài gầy ốm suy kiệt, pháp sư Giám Tông đời Đường, vì trị 

bệnh cho cha mà tự cắt thịt ở hai bắp đùi mình, pháp sư Trí 

Tụ đời Tùy trong 3 năm để tang mẹ, khóc thương đến nỗi 

294

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nước mắt chảy ra toàn là máu... những trường hợp hiếu thảo 

như thế thật rất nhiều, sách vở xưa nay không thể nào ghi 

chép hết. Nếu nói rằng sau khi đã xuất gia tu hành rồi thì 

không cần phải lo việc phụng dưỡng cha mẹ, như vậy sao 

gọi là hiểu được ý nghĩa của câu “hiếu với cha mẹ là trì giới” 

như trong kinh Phạm Võng đã dạy? 

BẢO VỆ CHÁNH PHÁP ĐỂ BÁO ÂN1

Đời nhà Tống có người tên Lữ Mông Chánh, tên tự là Thánh 

Công. Vào thời Tống Thái Tông, dự thi đỗ tiến sĩ, đứng đầu 

khoa ấy. Sau làm quan trải qua nhiều lần thay đổi, thăng đến 

chức Tham tri chính sự, được phong tước Hứa Quốc công. 

Lữ công vào thuở thiếu thời hàn vi từng đến nương 

náu trong tự viện, nhờ đó mới được chuyên tâm đọc kinh 

thư sách sử. Sau khi đã ra làm quan trong vòng mười năm, 

những lúc triều đình cấp cho bổng lộc phí tổn để lo việc tế tự 

ông đều không nhận mà tự mình bỏ tiền ra lo. Hoàng đế hỏi 

nguyên nhân, ông đáp: “Hạ thần có chút ơn riêng còn chưa 

báo đáp.” Hoàng đế lại muốn biết rõ nên gạn hỏi tiếp, ông 

liền đem sự thật trình bày. Hoàng đế nói: “Trẫm thật không 

ngờ từ nơi tự viện có thể phát xuất được bậc nhân tài như 

thế này.” Liền truyền ban cho ông áo bào màu tía để tuyên 

dương tưởng thưởng. 

Lữ công nhận được bao nhiêu bổng lộc ân thưởng của triều 

đình đều mang cúng dường tăng chúng trong chùa để báo đáp 

ân đức ngày trước. Mỗi ngày ông đều dậy sớm lễ Phật, khấn 

1 Trích từ sách Kim sương biên - 金湯編. (Chú giải của soạn giả)

295

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nguyện rằng: “Nếu là người không tin Phật pháp, xin đừng 

sinh vào nhà tôi. Nguyện cho con cháu tôi đời đời thọ hưởng 

bổng lộc phước đức đều sử dụng để hộ trì Tam bảo.” 

Về sau, cháu ông là Lữ Di Giản được phong đến tước Thân 

Quốc công, vào mỗi ngày đầu năm mới, sau khi lễ bái trong 

nhà thờ gia tộc, đều không quên đốt hương khấu lễ thiền sư 

Quảng Huệ Nguyên Liễn. Con trai của Lữ Di Giản là Lữ Công 

Trước sau cũng được phong tước Thân Quốc công, cũng cung 

kính đối đãi với thiền sư Thiên Y Nghĩa Hoài giống như vậy. 

Sau đến Lữ Hảo Vấn làm quan Tả thừa, lại cũng đối đãi cung 

kính với thiền sư Viên Chiếu như vậy. Con trai của Hảo Vấn 

là Lữ Dụng Trung cũng cung kính đối với thiền sư Phật Chiếu 

như vậy... Quả đúng như lời nguyện của Lữ Mông Chánh, con 

cháu đều đời đời được phú quý vinh hiển, phụng sự Phật pháp. 

 Lời bàn

Kinh Phật dạy rằng: “Ơn đức chư Phật còn hơn cả ơn 

cha mẹ.” Nhưng công ơn cha mẹ đã gọi là hết sức sâu nặng, 

nay lại nói ơn đức chư Phật còn hơn thế nữa là ý nghĩa gì? 

Nói chung, công ơn cha mẹ tuy sâu nặng, nhưng chỉ giới 

hạn trong một kiếp sống. Trong khi đó, ơn đức của chư Phật 

còn xuyên suốt đến tất cả những kiếp sống trong tương lai. 

Công ơn cha mẹ chỉ là nuôi dưỡng thân thể này, còn ơn đức 

của chư Phật là cứu giúp sinh mạng trí tuệ, tâm linh của 

chúng ta. Lại như sự dạy dỗ giáo huấn của cha mẹ, bất quá 

cũng chỉ là dẫn dắt ta đi lên trên đường danh lợi, nếu mê 

lầm mà vận dụng sai lệch thì ngược lại tạo thêm nghiệp báo. 

Chư Phật, Bồ Tát có thể chỉ dạy cho chúng ta pháp môn 

296

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

giải thoát rốt ráo, chỉ cần làm theo lời dạy của các ngài ắt sẽ 

nhanh chóng thoát khỏi luân hồi. Cha mẹ nếu gặp phải đứa 

con ngỗ nghịch liền khởi tâm sân hận. Chư Phật, Bồ Tát tuy 

có gặp những kẻ hủy báng Phật, hủy báng Chánh pháp, vẫn 

khởi lòng từ bi thương xót vô cùng. Không chỉ là như thế, 

mà đến như cha mẹ thương yêu con cái cũng không tránh 

khỏi sự kỳ vọng mai sau sẽ nuôi dưỡng, lo việc hậu sự tống 

táng, tế tự cho mình. Còn chư Phật, Bồ Tát thì tuyệt nhiên 

không có chút mong cầu nào, dù cứu độ cho hết thảy chúng 

sinh, nhưng ngay từ đầu đã không hề thấy có tướng trạng 

chúng sinh được độ. 

Cho nên, trong thế gian này thì bội ân bạc nghĩa nặng nề 

nhất không gì hơn những kẻ không tin Phật, hủy báng Phật 

pháp. Lữ Mông Chánh phát lời nguyện cho những kẻ như 

thế không sinh làm con cháu của ông, quả thật đã có được 

một nhận thức vô cùng sáng suốt sâu rộng hơn người. 

THỰC HÀNH RỘNG KHẮP  

THEO TAM GIÁO

Giảng rộng

Hết thảy các bậc thánh nhân trong Tam giáo đều có tâm 

niệm cứu giúp người đời, chỉ là vận dụng các phương pháp 

khác nhau để thi hành tâm niệm cứu thế đó mà thôi. Nho 

giáo vận dụng theo những sự việc hòa nhập với thế tục, 

297

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Phật giáo dạy người thực hành các pháp môn vượt thoát ra 

ngoài thế tục. Đạo giáo thì mới nhìn có vẻ như cũng theo 

con đường vượt thoát thế tục, nhưng thật ra thì chưa từng 

vượt thoát. 

Khổng tử, Nhan Hồi tuy đều là các bậc thánh nhân, 

nhưng nếu dựa vào học thuyết của các vị ấy để trừ ma diệt 

quỷ, ắt chỉ là chuyện viển vông không thật. Phật giáo với 

Đạo giáo tuy là tôn quý cao minh, nhưng nếu muốn dùng 

vào việc khoa cử để tiến thân trên quan trường, ắt chỉ là 

chuyện hoang đường, không thể được. Chính vì thế mà 

Tam giáo tất yếu phải hình thành thế ba chân vạc, cùng hỗ 

trợ cho nhau trong việc cứu thế. Con người vốn chẳng thể 

chỉ dùng duy nhất một phương cách mà giáo hóa được, 

nên sự dạy dỗ của các bậc thánh mới phải phân thành ba 

đường. Ví như ba vị thầy thuốc giỏi, một người chuyên về 

nội khoa, một người chuyên về ngoại khoa, một người nữa 

lại chuyên về nhi khoa. Y thuật của 3 vị tuy khác nhau, 

nhưng mục đích trị bệnh cứu người đều giống nhau. Nếu 

như 3 vị này cùng học chuyên một ngành giống nhau, ắt 

việc trị bệnh cứu người không thể được rộng khắp. Cho 

nên, sách Thượng thư có nói rằng: “Mỗi người làm việc 

thiện theo cách khác nhau, nhưng tựu trung cũng đều giúp 

cho thiên hạ được an ổn.” 

Tôi từng đọc qua sách “Đồng Nhân phủ chí” (銅仁府志) 

của đất Quý Châu, được biết rằng tên đất ấy nguyên trước 

đây dùng chữ  nhân (人) có nghĩa là con người, vì trong địa 

phương ấy có núi Đồng Nhân (銅人). Sau mới đổi chữ  nhân 

298

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

(人) thành chữ  nhân (仁) có nghĩa là lòng nhân ái, nhưng tên 

đất với tên núi ấy từ xa xưa vốn thật là Đồng Nhân (銅人). 

Núi nằm giữa một cái đầm rất lớn, dưới chân núi toàn 

là nước. Có một năm trời hạn hán kéo dài rất lâu, nước khô 

sạch, người ta nhìn thấy bên dưới núi ấy là khoảng không, 

có ba tượng người bằng đồng rất lớn cùng đội tòa núi lên, 

sừng sững mà đứng thẳng như thế. Những trang phục nhìn 

thấy trên thân 3 pho tượng đồng ấy lại giống hệt như lễ 

phục phân biệt của Tam giáo. Thiết nghĩ, ngọn núi ấy phải 

có từ thời khai thiên lập địa, lúc đó cả Tam giáo thậm chí 

còn chưa có tên gọi. Nhưng các pho tượng đồng vĩ đại như 

thế quả thật sức người không thể đúc ra được. Thế mới biết 

rằng Tam giáo vốn thật đã sẵn có từ khi trời đất hình thành. 

Huống chi như vị thế của Đế Quân vốn siêu việt trên nhân 

loại, lẽ đâu không biết rằng đạo lớn luân thường của Khổng 

Nhan1 vốn dĩ đã chói sáng như mặt trời, mặt trăng đi qua 

bầu trời, vậy tại sao vẫn muốn kiêm hợp gắn liền cả Phật 

giáo và Đạo giáo để giáo huấn, răn dạy hàng nho sĩ? 

Lại xét rằng, cõi Nam Diêm-phù-đề tuy gọi tên chỉ là 

một châu, nhưng bao gồm rất nhiều đất nước khác nhau. 

Mỗi một đất nước đều có các bậc thánh hiền ra đời thiết 

lập giáo pháp để giáo hóa người đời. Cho nên, những bậc 

thánh hiền như Khổng tử, Lão tử... hẳn là nhiều không thể 

tính đếm hết, chỉ có điều ở mỗi nước đều dùng danh xưng 

khác nhau để gọi mà thôi. Đến như văn tự chữ viết, chí ít 

1 Khổng Nhan: chỉ chung Khổng tử và Nhan Hồi, dùng biểu trưng cho học thuyết Nho giáo, vì đây được xem là hai vị thánh ban đầu khai sáng Nho giáo. 

299

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cũng có đến 64 loại, nay những gì các nhà Nho đọc qua, 

bất quá cũng chỉ là những sách vở dùng trong khoa cử. 

Ngoài những thứ ấy ra, chỗ kiến giải của họ liệu có được 

bao nhiêu? Đến như Ba tạng mười hai bộ kinh trong Phật 

giáo, được cất giữ cẩn thận nơi cung điện của Long vương, 

chẳng những là nhà Nho không thể được thấy, mà nếu có 

thấy qua ắt cũng chỉ biết chê bai bài xích. Ấy chỉ vì nếu 

không chê bai bài xích thì sợ rằng không được xem là người 

noi theo và giữ gìn truyền thống Nho gia. Những kẻ bài xích 

như thế, cũng không chỉ dùng lời nói, mà còn trước tác, biên 

soạn thành sách vở, không khỏi có những lời xuyên tạc lệch 

lạc, báng bổ, đem thuyết  “ý, tất, cố, ngã” 1 của Khổng tử mà 

giảng giải theo ý riêng sai lệch, quen thói cổ hủ chỉ biết công 

kích những ai khác biệt với mình. Nhưng xét kỹ hành vi mà 

những kẻ như thế ngày đêm thường làm, cho đến những 

tâm niệm ẩn khuất thường khởi sinh lúc ngồi một mình, thì 

tất thảy không ra ngoài chuyện tranh danh đoạt lợi, dối đời 

hại người. Thậm chí còn bôn ba xu nịnh kẻ quyền thế để 

mưu lợi danh, cờ gian bạc lận đủ việc xấu ác không gì không 

làm. Những kẻ ấy, đối với cái học sửa tâm chính đáng, rèn 

1 Thuyết “ý, tất, cố, ngã” (意, 必, 固, 我): các nhà Nho thời Hán, Tống đều cho rằng Khổng tử có 4 điều dứt tuyệt (子絕四 - Tử tuyệt tứ) là  ý (chỉ ý nghĩ),  tất (sự 

thiên lệch),  cố (sự cố chấp) và  ngã (bám chấp vào bản ngã). Tuy nhiên, Trịnh Nhữ Hài trong sách Luận ngữ ý nguyên (論語意原) lại giải thích rằng Khổng 

tử không phải dứt tuyệt  “ý, tất, cố, ngã” , mà là dứt tuyệt  “vô ý, vô tất, vô cố, vô ngã” . Về sau, Trình Thụ Đức trong sách Luận ngữ tập thích (論語集釋) cũng 

tán thành, cho cách giải thích này là hợp lý hơn. Có thể thấy rằng, chỗ giảng 

giải của các nhà Nho mỗi nơi, mỗi thời một khác biệt nhau, nhưng vô hình 

chung khi các nhà Nho có chỗ nào nói ra hợp lý thì dường như lại càng đến 

gần hơn với giáo lý nhà Phật. 

300

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

ý chân thành, cứu đời giúp người của Nho gia thì họ chẳng 

bao giờ nói đến, chỉ toàn làm tổn hại thanh danh tốt đẹp của 

Nho gia, như vậy sao có thể làm sáng tỏ học thuật của Nho 

gia? Lời dạy của Đế Quân về việc “thực hành rộng khắp 

theo Tam giáo” quả thật có thể xem như một tiếng chuông 

cảnh tỉnh giữa đêm dài mê muội. 

Người đời có thể học làm đúng theo lời Khổng tử, ắt là 

Phật Thích-ca cũng lấy làm vui. Người đời có thể học làm 

theo lời dạy của Phật, ắt Khổng tử cũng lấy làm vui. Nếu 

như cứ nhất định cho rằng chỉ làm theo đúng như đạo của 

mình mà thành người hiền thiện thì mới vui lòng, bằng như 

không làm theo đúng như đạo của mình thì cho dù có thành 

người hiền thiện mình cũng không vui; như thế ắt chỉ giống 

như tôi tớ quy thuận chủ nhân, quân binh quy thuận tướng 

lãnh mà thôi, sao có thể gọi là làm đúng theo ý nguyện các 

bậc thánh nhân của Tam giáo? 

Khi nói “thực hành rộng khắp”, đó là nói về phương 

diện tâm ý, không phải nói về những biểu hiện hình thức 

nơi vẻ ngoài. Người nào đối với lẽ nhân nghĩa có thể luôn 

tu tập nghĩ nhớ đến, đó chính là thực hành theo đạo Nho, 

không nhất thiết phải dựa vào hình thức áo xanh đai mực 

mới gọi là nho sĩ. Người nào có thể chứng ngộ chân tâm, 

thấu triệt bản tánh, đó chính là thực hành theo đạo Phật, 

không nhất thiết phải dựa vào hình thức đầu tròn áo vuông 

mới gọi là tăng sĩ. 

Những kẻ học Nho câu nệ theo cổ lệ, khi nghe đến khái 

niệm “thực hành rộng khắp” ắt sẽ không hài lòng mà cho 

rằng như thế là học vấn pha tạp, không tinh thuần, nhưng 

301

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

lại không biết rằng trong sự pha tạp cũng có những chỗ cần 

phân biệt rõ. Như trong lẽ trời có pha tạp ý muốn con người, 

trong vương đạo có pha tạp bá thuật, trong lúa gạo có pha 

tạp cám trấu... những điều ấy nhất định không thể gọi là 

hỗn tạp. Đến như những lời dạy của Tam giáo thì thảy đều 

nhằm mục đích mang lại lợi lạc cho thân tâm con người. 

Ví như Thái sơn không bỏ đất chọn đá, nên mới hợp thành 

ngọn núi cao lớn sừng sững; biển lớn không loại bỏ các dòng 

nước nhỏ, nên mới hình thành độ sâu thăm thẳm, há có thể 

chê bỏ cho rằng những điều ấy là pha tạp được sao? Xét 

trong một gia đình, ắt phải có cơm ăn áo mặc, có tiền tài vật 

báu, có người giúp việc, có ruộng vườn v.v... có thể nói là 

cực kỳ pha tạp. Thế nhưng nếu không có đủ những thứ pha 

tạp như thế thì nhà ấy chẳng thể gọi là giàu sang. Hoặc xét 

như những thứ ta ăn vào bụng, ắt là có cơm có cháo, có món 

canh món nướng, có giấm chua muối mặn, hẳn cũng có thể 

gọi là cực kỳ pha tạp. Nhưng nếu không có đủ những thứ 

pha tạp ấy, người ta không thể mạnh khỏe. Vậy sao lại riêng 

khởi tâm nghi ngờ việc thực hành rộng khắp theo Tam giáo 

mà cho là hỗn tạp? 

 Luận về lợi ích của sự thực hành rộng khắp

GIÚP VÀO SỰ GIÁO HÓA CỦA VUA

Trong sự cai trị đất nước, việc giữ cho dân tình yên ổn 

không dựa vào điều gì khác hơn là khen thưởng và trừng 

phạt. Muốn làm sáng rõ hình luật, trợ giúp việc giáo hóa 

nhân dân, ắt cần phải thực hành rộng khắp theo Nho giáo. 

302

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Thế nhưng, phạm vi của sự thưởng phạt bất quá cũng chỉ 

giải quyết được một phần trăm, phần ngàn các vấn đề xã 

hội mà thôi. Như muốn trừ bỏ được những việc xấu ác trong 

chỗ ẩn khuất mà người khác không ai biết, hay những tâm 

niệm xấu ác vừa mống khởi, thì dẫu cho mỗi nhà đều có 

một Khổng tử, mỗi hộ giao cho một Cao Đào, 1 e rằng cũng 

không thể làm nổi. Cho nên, người đời thường chỉ sợ hình 

luật của quốc gia, phần lớn chẳng biết sợ sự trách phạt của 

lẽ trời. Nhưng nói chung thì hình luật của quốc gia còn có 

thể tìm cách lẩn trốn, tránh né, mà sự trách phạt của lẽ trời 

thì không cách gì trốn tránh được. Nếu người đời có thể 

thực hành rộng khắp theo Phật giáo, Đạo giáo, khiến cho 

thuyết nhân quả được tỏa sáng rực rỡ trong đời, ắt người thế 

gian từ nơi chỗ nhỏ nhiệm sâu thẳm trong tâm thức cũng tự 

nhiên có sự kiêng sợ không dám làm điều bất thiện. Được 

như vậy thì so với việc Khổng tử biên soạn sách Xuân Thu2 

khiến cho bọn loạn thần nghịch tử đều kinh sợ, ắt là hiệu 

quả cũng không hề thua kém. 

 Lời bàn

Vào thời Lưu Tống, Tống Văn Đế có lần bảo Hà Thượng: 

“Phạm Thái, Tạ Linh Vận thường nói rằng Lục kinh3 của 

1 Cao Đào: vị quan tư pháp giữ việc xét xử vào thời vua Thuấn, vua Vũ. 

2 Xuân Thu là bộ sách do Khổng tử biên soạn, ghi chép sử nước Lỗ trong khoảng thời gian 42 năm, từ năm thứ 49 đời Chu Bình Vương đến năm thứ 39 đời Chu 

Kính Vương. Sách được Nho gia tôn trọng xếp vào một trong Ngũ kinh, gọi là 

Kinh Xuân Thu. 

3 Lục kinh: sáu pho sách quan trọng nhất của Nho gia, bao gồm kinh Thi, kinh Thư, kinh Lễ, kinh Nhạc, kinh Dịch và kinh Xuân Thu. 

303

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Nho gia căn bản là nhằm cứu giúp thế tục, chính đính lòng 

người. Nếu muốn cầu đạt đến tâm tánh linh diệu sáng suốt, 

thấu rõ yếu nghĩa chân thật, thì nhất định phải nương theo 

sự chỉ dẫn của Phật giáo. Giá như nhân dân cả nước đều 

được Phật pháp cảm hóa, ắt trẫm sẽ có thể ngồi yên mà 

hưởng cảnh thiên hạ thái bình.” 

Hà Thượng đáp rằng: “Từ khi nhà Tấn dời đô qua sông 

về phương đông1 đến nay, những người như Vương Đạo, 2 

Chu Nghĩ, Dữu Lượng, Tạ An, Đới Quỳ, Hứa Tuân, Vương 

Mông, Hy Siêu, Vương Thản Chi, 3 cho đến các đời ông cha, 

anh em của thần không ai là không quy y theo đạo Phật. Xét 

như trong một làng trăm hộ, nếu có một người thọ trì Năm 

giới, tức là có một người làm việc thiện; 10 người giữ Năm 

giới tức có 10 người làm việc thiện. Có người làm một việc 

thiện tức là trừ bỏ được một việc xấu ác. Trừ bỏ được một 

việc xấu ác tức là bớt được một hình phạt trừng trị. Mỗi nhà 

giảm bớt một hình phạt, thì cả nước giảm được hàng vạn 

hình phạt. Bệ hạ nói rằng có thể ngồi yên hưởng thái bình 

chính là như vậy. Các nhà Nho sau này do húy kỵ với Phật 

giáo nên thay dùng những khái niệm ‘quân tử, tiểu nhân’ để 

bổ trợ cho những chỗ mà sự thưởng phạt không thể đạt đến. 

Thần cho rằng cách làm như thế thật là thiển cận hẹp hòi.” 

1 Tức triều Đông Tấn, bắt đầu từ năm 317. 

2 Vương Đạo (276 -339), giữ chức Tể tướng của triều Đông Tấn trong 33 năm. 

3 Vương Thản Chi: con trai Vương Đạo, mất năm 375. 

304

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

PHÁT TRIỂN NHO HỌC CHÂN CHÁNH 

Chúng ta đã có chí theo học Khổng Mạnh, 1 nên học lấy 

chỗ bản lĩnh sâu sắc nhất. Chẳng hạn như học theo quan 

điểm của Khổng tử là  “không có một bậc thầy cố định nào” , 2 

hoặc  “đạo của ta chỉ dùng một mối mà suốt thông vạn pháp” , 3 

hoặc như thuyết  “không ý, tất, cố, ngã” , 4 đó chính là những 

chỗ sâu sắc nhất trong học thuyết của Khổng tử. Còn như 

việc nhận rõ và nêu ra các lẽ  “tự chế phục bản thân, quay về 

 theo lễ nghĩa đạo lý”  hay  “chân thành và khoan thứ” , 5 thì chính là chỗ bản lĩnh sâu sắc nhất của các vị Nhan Hồi, Tăng Tử. 

1 Khổng tử và Mạnh tử, chỉ cái học Nho gia, bởi trước thuật của 2 người này chi phối phần lớn nội dung chủ yếu của Nho học. 

2 Nguyên văn: 無常師 - vô thường sư, ý nói nên học lấy những điều hay lẽ phải 

từ bất cứ ai, bất cứ nơi đâu. Cũng theo quan điểm tương tự, Khổng tử từng nói: 

“Tam nhân đồng hành tất hữu ngã sư.” (Trong 3 người cùng đi, ắt phải có một 

người có thể làm thầy ta trong đó. )

3 Nguyên văn: 吾道一貫 - Ngô đạo nhất quán. 

4 Nguyên văn: 無意必固我- vô ý tất cố ngã. Về thuyết “ý, tất, cố, ngã” (意, 必, 

固, 我), xin xem lại chú giải trước ở trang 364. Tuy nhiên, theo cách hiểu với 

truyền thống “thế học” của Nho gia, hầu hết các nhà Nho ban đầu (khi chưa 

có nhiều ảnh hưởng của Phật giáo) thường hiểu về thuyết này như sau: vô ý, 

là không chủ quan suy diễn sự việc theo ý riêng của mình; vô tất, là không giữ 

theo quan điểm tuyệt đối về bất cứ vấn đề nào; vô cố, là không cố chấp câu nệ 

theo những khuôn mẫu hay quy ước cũ; vô ngã, là không tự nhận mình là đúng. 

Về sau, với ảnh hưởng của Phật giáo, các nhà Nho cũng dần dần có khuynh 

hướng giải thích thuyết này theo về gần với cách nhìn của đạo Phật hơn. Tuy 

nhiên, nếu xét kỹ thì rõ ràng cái “vô ngã” của Khổng tử không thể giống như 

giáo lý “vô ngã” của đức Phật. 

5 Nguyên văn: 克復忠恕 - khắc phục trung thứ. Hai chữ khắc phục là nói tóm học 

thuyết khắc kỷ phục lễ (克己复礼). Trung và thứ chỉ hai đức tính: trung thực, 

chân thành; và khoan dung đại lượng, biết cảm thông tha thứ. 

305

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Học thuyết của Trọng Ni1 chuyên nhắm đến sự tự mình 

tu dưỡng, chế phục bản thân. Vì thế mới có những lời như: 

 “Đạo vốn ở tự tâm, lặng lẽ mà nhận hiểu” , hoặc như:  “Ta thật 

 không có thời gian nhàn rỗi để phê phán người khác” , hoặc là: 

 “Thường nghiêm khắc với lỗi lầm của chính mình mà khoan thứ, 

 giảm nhẹ sự trách cứ đối với người khác.”  Những lời dạy đầy 

lòng nhân ái như thế, trong sách Nho lưu lại rất nhiều, một 

lần không thể kể ra được hết. 

Vào thời của Mạnh tử, tuy vẫn có các thuyết khác của 

Dương Mặc, 2 nhưng Mạnh tử đều cương quyết bác bỏ, không 

chấp nhận. Đó chỉ là vì cho rằng chủ trương lấy sự thương 

yêu nhường nhịn thay cho hình phạt chế trị tuy rất tốt đẹp, 

lý tưởng, nhưng trong thực tế không phải điều mà tất cả 

mọi người đều có thể làm theo. Không giống như những kẻ 

đời sau đối với học thuyết nỗ lực tự hành của Trọng Ni thì 

tránh khó tìm dễ, muốn cầu an ổn, nhưng chỉ riêng lấy việc 

bài xích, chống lại Dương Mặc mà cho rằng như thế đã là 

hàng môn đệ của thánh nhân, liền phấn khích vỗ tay nhảy 

nhót; vốn thật đối với sự tu dưỡng thì bỏ khó tìm dễ, ngược 

lại trong lòng tiếc hận rằng đời nay chẳng có Dương Mặc 

để cho mình bài xích. Nhân đó liền soi mói tìm kiếm những 

điều nhỏ nhặt, khiên cưỡng có đôi chút tương tợ thì lập tức 

cho đó là thuộc về học thuyết của Dương Mặc. Rồi lại mang 

những điều thật trong học thuyết của Dương Mặc mà gán 

cho Phật giáo, Đạo giáo. Những kẻ ấy quả là phí công chạy 

theo cái học giảng thuật, mà chỗ thực hành tu dưỡng đức 

1 Trọng Ni: tức Khổng tử. 

2 Tức Dương Chu (杨朱) và Mặc Địch (墨翟). Dương Chu chủ trương thuyết “vị 

ngã”, còn Mặc Địch chủ trương thuyết “kiêm ái”. 

306

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hạnh tự thân lại quá sơ sài, cạn cợt. Thật chẳng bằng noi 

theo tâm lượng chí công vô tư của bậc thánh hiền, chỉ cần 

nỗ lực hết sức mình, dẹp bỏ những sự công kích đối với kẻ 

khác, như vậy ắt sẽ tự nhiên mà được thành tựu. 

 Lời bàn

Ngũ giới của đạo Phật, mới nhìn qua có vẻ như tương tợ 

với Ngũ thường của Nho gia, nhưng chỉ nên kết hợp để tán 

trợ cho nhau, không nên có sự công kích hủy báng nhau. Có 

những nhà Nho không có sự suy xét kỹ càng, vừa nghe giáo 

pháp “từ bi” xuất phát từ đạo Phật liền lập tức phản bác, công 

kích, hóa ra chính vì thế mà làm suy vi học thuyết về “đức 

nhân” của Nho giáo. Lại vừa nghe đến những giới “không 

trộm cắp, không tà dâm” là xuất phát từ đạo Phật, liền lập tức 

phản bác, hóa ra vì thế mà làm tiêu vong học thuyết về “nghĩa” 

của Nho giáo. Lại nghe nhà Phật răn cấm sự nói dối, liền lập 

tức phản bác, hóa ra vì thế mà làm diệt mất đạo “trung tín” của 

Nho gia. Như thế chẳng phải là muốn bảo vệ đạo mình, hóa ra 

lại làm tổn hại cho đạo đó sao? 

Xưa có vị học giả cho rằng Phật giáo có hại, đem việc ấy 

hỏi tiên sinh Tượng Sơn. Tiên sinh liền hỏi lại: “Nếu bảo là 

có hại, vậy thử nói xem có hại ở điểm nào?” Kỳ thật hiện nay 

gây tổn hại cho đạo lý chính là ở những lời nhàn rỗi công 

kích của đám người tự khoe mình là học giả đó thôi. 

NGẤM NGẦM TRỪ DỨT TAI HỌA

Giữa vũ trụ mênh mông, thế nào cũng có lúc xuất phát 

những bậc anh hùng tài năng kiệt xuất. Điều quan trọng là 

307

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

phải biết vận dụng tài trí hơn người theo những khuynh 

hướng chân chánh, ắt sẽ thành những bậc cứu thế lưu danh 

như Trương Lương, Chu Bột, Trần Bình, Tiêu Hà... 1 Bằng 

như vận dụng vào chỗ tà vạy xấu ác, ắt sẽ trở thành những 

kẻ như Vương Mãng, Đổng Trác, Tư Mã Ý, Tào Tháo... 2

Từ khi thiết đặt chế độ thi cử khoa bảng, tự nhiên khiến 

cho người ta ngay từ thuở thiếu thời đã lao vào những 

chuyện bút nghiên giấy mực, hết năm này sang năm khác, 

bỗng chốc nhìn lại đã đến lúc tóc bạc răng rụng. Trong suốt 

thời gian ấy, quả không ít người đè nén được tính khí gian 

hùng, trừ bỏ được tâm tánh giảo hoạt. Lại riêng có những 

bậc tài trí kiệt xuất hơn người, công danh lợi lộc chẳng động 

tâm, liền lui về những chốn tùng lâm tĩnh mịch, sớm chiều 

kinh kệ, cầu học đông tây, xem công danh như áng mây trôi, 

nhìn sống chết khác nào giấc mộng. Lại có những kẻ tính khí 

ngang bướng ngỗ nghịch, nhưng nhờ niệm Phật tu thiền mà 

được chuyển hóa, ngấm ngầm trừ dứt được những nguyên 

nhân mang đến tai họa. Chẳng thể biết được số người như 

thế đã lên đến hàng bao nhiêu ngàn vạn vạn người, liệu có 

thể nói những lợi lạc mang lại cho xã hội như thế là nhỏ nhặt 

được sao? 

1 Đây đều là những bậc tài trí hơn người, là khai quốc công thần của triều Hán, giúp Hán Cao Tổ bình định thiên hạ về một mối, chấm dứt một thời kỳ loạn lạc 

chiến tranh kéo dài rất lâu. 

2 Đây là những nhân vật tuy có tài mưu lược nhưng hành vi gian ác, xảo trá gây hại rất nhiều người. 

308

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Khổng tử soạn thành sách Xuân Thu, khiến cho bọn loạn 

thần nghịch tử khi xem đến đều rúng động kinh sợ. Thế thì 

bọn chúng sợ những gì? Đó là sợ tiếng xấu để lại muôn đời 

sau khi chết. Nhưng đó chỉ là chuyện của thời đạo đức văn 

minh hãy còn hưng thịnh. Nếu là bọn loạn thần nghịch tử 

của đời sau này, khi đạo đức đã suy thoái, ắt cũng chẳng sợ gì 

việc tiếng xấu truyền lưu. Hơn nữa, cũng chẳng riêng gì là kẻ 

loạn thần nghịch tử, đến như rất nhiều người được xưng là trí 

thức, đa phần cũng chẳng hề biết đến sách Xuân Thu! 

Vậy nên phải nương theo giáo lý nhà Phật mà chỉ ra cho 

mọi người thấy rằng, đời sống này ngắn ngủi không thường 

còn, sau khi chết nhất định phải thọ lãnh nghiệp báo; những 

kẻ bất trung bất hiếu, tạo nhiều ác nghiệp ắt phải đọa làm súc 

sinh, ngạ quỷ. Khi ấy mới biết rằng suốt đời vất vả chạy theo 

bao tâm niệm gian tà, lập nhiều mưu ma chước quỷ, rốt cuộc 

cũng chẳng được gì, nhưng đời sau phải chịu muôn điều khổ 

não, chung quy cũng chỉ do chính mình tự tạo. Hồi tưởng lại 

những khi đấu tranh giành giật, mưu bá đồ vương, nay hốt 

nhiên thảy đều tan nhanh như sương sớm. 

Đáng mừng thay, từ khi có đạo Phật đến nay, biết bao 

kẻ loạn thần nghịch tử phải run sợ, biết bao kẻ gian trá xấu 

xa phải khiếp đảm, khiến cho người người ngày càng hướng 

thiện, nhưng lắm kẻ dường như chẳng biết nhờ ai mà được 

sự tốt đẹp như thế. Bản thân tôi xem trong giáo pháp vĩ đại 

của đức Như Lai mà nhận biết được hết thảy những điều ấy. 

309

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

QUẢ BÁO TỨC THỜI CỦA KẺ HỦY BÁNG GIÁO PHÁP1

Quan Tư đồ thời Bắc Ngụy là Thôi Hạo, 2 học nhiều 

biết rộng, tài trí hơn người, được Thái Vũ Đế3 hết sức tin 

dùng, ưu ái. Nhưng ông vốn không tin Phật pháp, thường 

khuyên vua làm những việc hủy hoại giáo pháp, tiêu diệt 

Tăng-già. Ông thấy vợ là Quách thị tụng kinh Phật thì nổi 

giận đốt kinh. 

Thôi Hạo có 2 người em là Thôi Di và Thôi Mô, hết sức 

kính tín Tam bảo. Mỗi khi nhìn thấy tượng Phật, cho dù 

đang ở chỗ đất bùn cũng nhất định quỳ xuống lễ lạy. Thôi 

Hạo thấy vậy thì cười nhạo, hết lời bài xích. 

Về sau, Thôi Hạo vì liên quan trong việc chép quốc sử 

mà làm cho Vũ Đế nổi giận, nhốt vào cũi trên xe đưa ra 

thành phía nam, bị đánh đập tra tấn cực kỳ tàn khốc. Lại 

cho 10 người vệ sĩ cùng lúc tiểu tiện lên người ông, nhục 

nhã đau đớn, than khóc rất thê thảm, người đi đường ai nấy 

đều nghe thấy. Từ xưa đến nay, thân làm đến trọng thần 

chấp chính mà cuối cùng phải chịu khổ nhục đến như Thôi 

Hạo thật là chưa từng có. Toàn gia tộc họ Thôi bất luận già 

trẻ đều bị mang ra xử tử hình, chỉ riêng Thôi Di và Thôi Mô 

1 Trích từ sách Ngụy thư - 魏書. (Chú giải của soạn giả)

2 Thôi Hạo tên tự là Bá Uyên, quảng văn bác học, mưu trí hơn người, giữ nhiều chức vụ quan trọng thời Bắc Ngụy. Không rõ năm sinh của ông, nhưng mất 

vào năm 450. 

3 Tức Ngụy Thái Võ Đế, sinh năm 408 và mất năm 452. 

310

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

do không cùng chí hướng với Thôi Hạo nên đặc biệt được 

miễn tội. 1 

 Lời bàn

Sau khi Thái Vũ Đế hủy diệt Phật pháp, có vị sa môn 

là Đàm Thủy chống tích trượng đi thẳng vào hoàng cung. 

Thái Vũ Đế sai người bắt mang ra chém, nhưng đao chém 

không gây được thương tích gì cho ngài. Vua giận lắm, đích 

thân đến tận nơi rút đao chém, vị sa môn ấy cũng không hề 

hấn gì. Vua sai mang ném vào chuồng cọp. Cọp vừa nhìn 

thấy đại sư bỗng khiếp sợ nằm mọp xuống sát đất, bất động. 

Vua lại truyền đưa đạo sĩ Khấu Khiêm đến, bảo đi lại gần 

chuồng cọp. Cọp lập tức gầm lên, nhe răng muốn cắn. Vua 

kinh sợ, liền thỉnh Đại sư Đàm Thủy lên đại điện, lễ bái sám 

hối tội trước, xin hứa sẽ khôi phục lại Phật giáo. 2

Than ôi! Các bậc thánh trong Tam giáo, vị nào cũng chỉ 

muốn giáo hóa con người đến chỗ hiền thiện mà thôi, lẽ nào 

lại có thể so sánh mà cho rằng chỗ lập giáo của mỗi đạo có 

sự hơn kém nhau? Tần Thủy Hoàng lầm tin mưu kế của Lý 

Tư, thực hiện chủ trương đốt hết sách vở, chôn sống Nho sĩ, 

rốt cùng bỏ mạng tại Sa Khâu, còn Lý Tư bị giết sạch cả họ. 

Các vua đời Đông Hán như Hoàn Đế, Linh Đế, đời Đường 

như Chiêu Tông, Tuyên Tông, đều do mê muội sủng ái tin 

1 Về vụ án Thôi Hạo, không chỉ một họ Thôi bị tru diệt. Sách Ngụy thư (魏書- sách viết về lịch sử thời Bắc Ngụy) ghi lại rằng: “Tháng 6 năm Chân Quân thứ 11 (450) 

tru diệt Thôi Hạo, họ Thôi ở Thanh Hà, họ Lư ở Phạm Dương, họ Quách ở Thái 

Nguyên, họ Liễu ở Hà Đông, là thân nhân với Thôi Hạo nên đều bị giết hết cả tộc. 

2 Xem trong Bắc sơn lục -北山錄. (Chú giải của soạn giả)

311

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

lời bọn hoạn quan mà giết hại những bậc danh sĩ trong thiên 

hạ. Rốt cuộc những kẻ bày mưu đều gánh chịu tai họa mất 

mạng, các vua ấy thì chịu họa mất nước. 1 

Ngụy Thái Vũ Đế mê muội nghe lời Thôi Hạo, phá 

chùa chiền, đốt kinh Phật, chưa được 3, 4 năm thì Thôi 

Hạo mang họa cả họ bị tru diệt, cha con Thái Vũ Đế đều 

chết không an ổn. 2

Chu Vũ Đế lầm nghe theo lời Vệ Nguyên Tung mà hủy 

diệt giáo pháp, chưa quá 3, 4 năm thì Nguyên Tung bị giáng 

tội chết, Chu Vũ Đế mắc bệnh lạ, toàn thân nóng nảy như 

lửa đốt, rốt lại chỉ mới 36 tuổi đã bỏ mạng, trước giờ chết 

nhìn thấy vô số điều xấu ác thảm thương, thật không nỡ kể 

ra đây. 3

Đường Vũ Tông tin theo Triệu Quy Chân, Lý Đức Dụ, phá 

bỏ chùa chiền khắp nơi. Chưa được một năm, Quy Chân bị tội 

chết, Đức Dụ cũng bị đày đến chết tại Nhai Châu. Đường Vũ 

Tông thì chết lúc mới 32 tuổi, không con nối dõi. 4

Các vua đời Ngũ quý, 5 không ai tài trí hơn Chu Thế 

Tông, chỉ có điều là không biết tin kính Phật pháp, thậm chí 

về sau cho nấu chảy tượng Phật lấy đồng đúc tiền. Thế nên 

1 Xem những điều này trong sách Tư trị thông giám -資治通鑒. (Chú giải của 

soạn giả)

2 Xem trong sách Ngụy thư - 魏書. (Chú giải của soạn giả)

3 Xem trong sách Chu thư - 周書. (Chú giải của soạn giả)

4 Xem trong sách Đường thư - 唐書. (Chú giải của soạn giả)

5 Ngũ quý: chỉ năm triều đại gồm Hậu Lương, Hậu Đường, Hậu Tấn, Hậu Hán 

và Hậu Chu. 

312

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

không quá 6 năm thì mất nước về tay Triệu Khuông Dận của 

Bắc Tống. 1

Rốt cùng xem lại, nhà Tần hủy phá đạo Nho, chỉ sau 30 

năm thì Nho giáo hưng thịnh trở lại; các triều Hán, Đường 

có những lúc khắt khe tàn hại các bậc danh sĩ trong thiên 

hạ, nhưng chẳng mấy năm sau thì giới sĩ phu cũng dần 

dần phát triển như trước. Đời Bắc Ngụy Thái Vũ Đế hủy 

phá Phật pháp, chỉ sau 7 năm thì đạo Phật được khôi phục; 

đời Chu Vũ Đế hủy phá Phật pháp, chỉ sau 6 năm thì đạo 

Phật cũng được khôi phục; Đường Vũ Tông hủy phá Phật 

pháp, không quá một năm sau thì đạo Phật lại khôi phục; 

đó chẳng phải là ngửa mặt lên trời phun nước bọt, hóa ra tự 

làm dơ mặt mình đó sao? 

Lý Tư và Thôi Hạo là hai kẻ nặng tội nhất trong việc diệt 

Nho hủy Phật, nên ngay trong đời đã phải chịu quả báo diệt 

thân cực kỳ lạ lùng thảm khốc. Tống Huy Tông tuy làm việc 

sửa đổi chùa chiền Phật giáo thành đạo quán của Đạo giáo, 

nhưng chưa đến nỗi hủy diệt Chánh pháp, nên tự thân ông 

ta tuy chịu sự nhục nhã, nhưng vận nước vẫn được nối dài. 

Đó đều là những chuyện đời trước hết sức rõ ràng, có thể 

khảo chứng được. Nguyện cho người người trong thiên hạ 

đều có thể nhận hiểu được ý nghĩa của việc thực hành rộng 

khắp theo Tam giáo, người theo Nho giáo, kẻ theo Đạo giáo 

hay người tin Phật giáo, thảy đều thực hành theo lời dạy 

của đạo mình, đồng tâm hiệp lực trong việc giáo hóa, mang 

lại sự an ổn cho xã hội, không còn xung khắc báng bổ lẫn 

1 Xem trong sách Thông giám -通鉴. (Chú giải của soạn giả)

313

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

nhau. Được như thế quả thật là vô cùng may mắn cho tất cả 

chúng sinh. 

 Phụ đính 2 mục hỏi đáp về tăng sĩ

Hỏi: Các vị tăng sĩ không bỏ công cày ruộng dệt vải, chỉ 

ngồi thọ hưởng cúng dường, thật là hao phí lương thực, vải 

vóc trong xã hội, như vậy mang lại những lợi ích gì? 

Đáp: Trong xã hội có rất nhiều hạng người không cày 

ruộng mà vẫn có cơm ăn, đâu chỉ riêng các vị tăng sĩ? Ví như 

các vị ấy không xuất gia, chẳng lẽ lại không tiêu tốn lương 

thực, vải vóc? Nếu tiêu tốn lương thực, vải vóc, liệu có nhất 

định phải do các vị ấy tự cày ruộng, dệt vải mà có chăng? 

Huống chi, nếu họ làm người thế tục thì chẳng phải chỉ một 

thân một mình, ắt còn phải có thêm vợ con quyến thuộc, tôi 

tớ giúp việc... nên sự tổn phí còn hơn gấp nhiều lần, sao có 

thể so với cuộc sống tăng lữ chỉ một y một bát, rày đây mai 

đó giáo hóa người đời? 

Người đời dùng da chồn lông cáo làm thành mão quan 

tôn quý; gấm vóc trang điểm làm thành y phục sang trọng; 

lên núi cao, xuống biển sâu tìm về đủ các món ngon vật 

lạ, mà những người thụ hưởng các thứ ấy, xét kỹ ra đều là 

những kẻ không cày mà có cơm ăn. Vậy thử hỏi những kẻ ấy 

là ai? Là tăng sĩ chăng? Là người thế tục chăng? 

Trong chốn thế tục, những hầu thiếp được yêu mến khi 

trang sức trên người thật chẳng tiếc gì châu ngọc quý báu; 

những đào hát diễn viên chốn cung đình cũng dùng toàn 

đai ngọc mũ vàng; hoặc như những sòng bạc thâu đêm suốt 

314

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

sáng hoang phí bạc tiền; hoặc những kẻ kết thành bè đảng 

ăn chơi, rượu thịt ê hề... Những kẻ không làm mà ăn như 

thế quả thật nhiều đến mức lấy xe mà chở, lấy đấu mà đong 

cũng không hết được, sao không nhắm đến bọn họ mà trừ 

khử, lại chỉ biết quy lỗi vào hàng tăng sĩ? 

Lẽ nào những kẻ phàm tục, xấu ác, hèn kém lại được thụ 

hưởng y phục gấm vóc, món ăn trân quý, còn bậc hiền nhân 

thấy thật tánh, rõ chân tâm lại không xứng đáng thọ dụng 

áo vải thô, cơm dưa muối hay sao? 

Tôi thường nghe lắm kẻ chuyên đi công kích người không 

đồng quan điểm với mình, thật không khỏi có chút bất bình. 

Hỏi: Xã hội ngày xưa có 4 thành phần là sĩ, nông, công, 

thương. Xã hội ngày nay lại thêm 2 thành phần nữa là tăng 

sĩ với đạo sĩ, thành cả thảy đến 6 thành phần. Một nhà làm 

ruộng mà đến sáu nhà ăn, một nhà sản xuất vật dụng mà 

đến sáu nhà dùng, như vậy làm sao khỏi đi đến chỗ nghèo 

đói rồi sinh ra trộm cắp khắp nơi? 

Đáp: Nếu số người tiêu thụ lương thực giảm xuống, lúa 

thóc ắt không bán ra được, nông dân tất nhiên bị tổn hại. 

Nếu số người sử dụng vật dụng giảm đi, vật dụng làm ra 

không bán được, ắt công nhân cũng bị tổn hại. Cho nên, 

nguồn lợi của nông dân chính là ở chỗ có nhiều người tiêu 

thụ lúa thóc, nguồn lợi của công nhân chính là ở chỗ có 

nhiều người tiêu thụ vật dụng. 

Thử hỏi, những người ăn lúa thóc của nông dân, dùng 

vật dụng của công nhân làm ra, lại ngang nhiên mà lấy 

không của họ được chăng? Hay là phải bỏ tiền ra mua? Giá 

315

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

như không mua mà có thể lấy dùng, tất nhiên số ấy càng 

đông càng tai hại. Còn nếu như người dùng đều bỏ tiền mua 

mà vẫn cứ cho là gây hại cho xã hội, thì lẽ nào như các nhà 

buôn bán lớn, mỗi ngày bán ra hàng hóa trị giá cả ngàn nén 

bạc, cha mẹ vợ con họ nhìn thấy như thế lại phải đau đớn 

khóc lóc chăng? Những người thắc mắc như thế quả là cổ 

hủ, chẳng hiểu gì việc đời, thật không đáng để nói đến. 

GIÚP NGƯỜI KHẨN CẤP 

NHƯ CÁ MẮC CẠN; 

CỨU NGƯỜI NGUY NAN 

NHƯ CHIM BỊ LƯỚI SIẾT

 Giảng rộng

Những khái niệm “nguy nan” với “khẩn cấp” mang ý 

nghĩa rất rộng, so với văn trước có nói “cứu người khi nguy 

nan” cũng đồng nghĩa. Tuy nhiên, trước là Đế Quân kể việc 

của ngài tự làm, còn ở đây là răn dạy, khuyên bảo người đời 

nên làm. Chữ “như” được dùng ở câu này mang 2 nghĩa. Một 

là dùng để so sánh hai sự việc tương tự nhau, hai là dùng để 

so sánh tâm ý cấp thiết trong hai trường hợp cũng giống nhau. 

316

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Trưng dẫn sự tích

THOÁT NẠN, CỨU NGƯỜI1

Triều Đông Tấn, trong khoảng niên hiệu Thái Nguyên,2 tại 

kinh thành Trường An có một người tên Trương Sùng, ngày 

thường vẫn luôn tin tưởng phụng sự Phật pháp. Từ sau khi 

Tuyên Chiêu Đế của nhà Tiền Tần là Phù Kiên bị Đông Tấn 

đánh bại, Trường An có đến hơn ngàn hộ dân lành muốn bỏ 

chạy về phương nam quy thuận Đông Tấn, bị quân binh trấn 

thủ biên giới bắt được, có ý muốn giết hết đàn ông, còn phụ 

nữ thì bắt giữ rồi bán đi. Khi ấy, Trương Sùng cũng bị bắt giữ, 

chân tay đều bị gông cùm, nửa người bị chôn sống trong đất, 

hôm sau dự tính sẽ cho bọn binh sĩ cưỡi ngựa chạy ngang dùng 

cung tên bắn chết, xem đó là trò vui. 

Trương Sùng nghĩ mình chắc chắn không thoát khỏi cái 

chết, chỉ biết đem hết lòng thành niệm danh hiệu Bồ Tát Quán 

Thế Âm. Khoảng nửa đêm, gông cùm bỗng tự mở, thân thể 

hốt nhiên bay vọt ra khỏi đất, liền nhân lúc đêm tối chạy trốn. 

Nhưng lúc ấy chân bị đau quá cơ hồ không chạy được, liền 

tiếp tục trì niệm danh hiệu Bồ Tát, thành tâm lễ bái, rồi đặt 

một tảng đá trước mặt mà phát nguyện rằng: “Nay tôi muốn 

vượt Trường giang về phía đông, đem nỗi oán hận này tố giác 

lên hoàng đế nhà Tấn, mong cứu thoát được hết những người 

1Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) Thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122. Sách có 100 quyển, do ngài 

Đạo Thế soạn vào đời Đường. Xem chuyện này ở quyển 65, bắt đầu từ dòng 

thứ 4, trang 785, tờ b. Ở đây thuật lại nội dung, không trích nguyên văn. 

2 Niên hiệu Thái Nguyên kéo dài từ năm 376 đến năm 396. 

317

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

đang bị giam giữ ở đây. Nếu tâm nguyện của tôi có thể thành 

tựu, xin cho tảng đá này vỡ ra làm đôi.” Khấn như vậy rồi, 

liền nhấc tảng đá lên mà thả rơi xuống đất. Quả nhiên, tảng 

đá vỡ đôi. Trương Sùng liền nỗ lực hết sức chạy về được đến 

kinh đô nhà Tấn, đem mọi việc trình lên Tấn đế. Tấn Đế sai 

quân đến giải cứu cho số người đang bị giam giữ; có một số 

phụ nữ đã bị bán đi, liền xuất tiền chuộc lại đưa về hết. 

 Lời bàn

Tự mình chưa thoát được mà đã khởi tâm muốn cứu 

thoát người khác, ấy là phát tâm của hàng Bồ Tát. Tâm 

nguyện của Trương Sùng vốn đã tương ưng với tâm nguyện 

của Bồ Tát Quán Thế Âm, nên sự cầu nguyện của ông đương 

nhiên phải được linh ứng. 

TỪ XA CỨU NẠN GIẢNG ĐƯỜNG SỤP ĐỔ 1

Đời Bắc Chu, chùa Đại Truy Viễn ở kinh thành có vị tăng hiệu 

Tăng Thật, vốn họ Trình, quê ở Hàm Dương, là bậc chân tu đạo 

hạnh. Một hôm, vào lúc giữa trưa ngài bỗng lên lầu gióng chuông 

rất gấp, tụ tập chúng tăng, dặn tất cả đều phải chuẩn bị hương 

trầm. Mọi người mang hương trầm đến, thưa hỏi nguyên nhân, 

ngài liền dạy: “Trong giờ khắc này, tại Giang Nam ở chùa... có 

một giảng đường sắp bị sụp đổ, có thể đè chết cả ngàn người. Nếu 

mọi người ở đây đồng tâm trì niệm danh hiệu Bồ Tát Quán Thế 

1 Trích từ sách Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú giải của soạn giả) Chúng tôi lại tìm thấy câu chuyện này ở Tục Cao tăng truyện (續高僧傳) do ngài Đạo 

Tuyên soạn vào đời Đường, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 

50, kinh số 2060. Sách này có 30 quyển, xem chuyện này ở quyển 16, bắt đầu 

từ dòng 13, trang 558, tờ a. Ở đây kể lại nội dung, không phải trích nguyên văn. 

318

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Âm, có thể cứu được nạn ấy.” Chúng tăng vâng lời, cùng nhau 

niệm Phật hiệu, âm thanh vang rền cả vùng. 

Mấy ngày sau có tin từ Giang Nam đến, quả nhiên đúng 

là trong giờ ngọ ngày hôm trước, có giảng đường tại Dương 

Châu đang tổ chức thuyết pháp, thính chúng ngồi chật bên 

trong đến cả ngàn người. Bỗng thấy từ hướng tây bắc có đám 

khói hương lạ bay đến, cùng với tiếng nhạc trong trẻo ngân 

nga. Mây hương từ cửa phía bắc của giảng đường bay vào, rồi 

bay thẳng ra cửa phía nam. Người trong giảng đường lấy làm 

kinh dị, tất cả đều đổ xô chạy theo đám mây hương ấy mà 

ra khỏi giảng đường. Mọi người vừa ra hết thì giảng đường 

cũng vừa sụp đổ. Nhờ đó mà không ai bị thương tổn gì. 

Vua nhà Lương nghe biết chuyện này, ba lần xuống 

chiếu thỉnh ngài triều kiến nhưng ngài đều không đến. Niên 

hiệu Bảo Định năm thứ 3, 1 vào ngày 18 tháng 10, ngài thị 

tịch, trong triều ngoài nội ai ai cũng đều thương tiếc. 

 Lời bàn

Một niệm chí thành có thể tạo ra khói hương, âm nhạc, 

chỉ trong chớp mắt đã đến được nơi xa ngàn dặm, từ đó có 

thể hiểu ra được ý nghĩa  “tất cả đều do tâm tạo” . Thế thì sao 

có thể cho rằng việc tu phước cầu siêu thoát cho hương linh 

không thể trong một chớp mắt thông suốt chốn u minh địa 

phủ; rằng người niệm Phật cầu vãng sinh không thể trong 

một sát-na thẳng đến cảnh giới Tây phương Cực Lạc? 

1 Tức là năm 563. 

319

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

BỎ CHỨC QUAN, CỨU THUỘC CẤP1

Triều Nam Tống, trong khoảng niên hiệu Chiêu Hưng, 

vùng Lư Lăng2 có người tên Chu Tất Đại, làm quan ở Lâm 

An thuộc Chiết Giang, trong đó có một xưởng bào chế thuốc. 

Một hôm, kho chứa thuốc bị hỏa hoạn, cháy lan sang nhà 

dân chúng quanh đó. Người phụ trách giữ kho thuốc ấy, theo 

đúng luật phải bị xử tội chết. Chu Tất Đại gọi người ấy đến 

hỏi: “Nếu hỏa hoạn ấy là do lỗi của quan thì xử tội gì?” Người 

ấy đáp: “Bất quá cũng chỉ bị cách chức thôi.” 

Chu Tất Đại liền nhận tội về mình, bị cách chức quan. 

Người kia nhờ đó thoát chết. 

Ít lâu sau, Chu Tất Đại đến thăm cha vợ, ông nghe 

việc Tất Đại bị cách chức, trong lòng giận lắm. Bấy giờ 

gặp lúc tuyết rơi rất nhiều, có đứa trẻ đang quét tuyết 

trong sân nhà, cha vợ ông nhìn thấy bỗng sực nhớ lại đêm 

qua nằm mộng thấy mình quét tuyết trong sân để nghênh 

đón quan Tể tướng, nhân đó mới giữ Tất Đại ở lại chơi, 

tiếp đãi trọng hậu. 

Về sau, quả nhiên Tất Đại dự khảo thí khoa Bác học 

hoành từ3 trúng tuyển, ra làm quan thăng dần đến chức Tể 

tướng, được phong tước Ích Quốc công. 

1 Trích từ sách Tống sử - 宋史. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay thuộc thành phố Cát An, tỉnh Giang Tây. 

3 Bác học hoành từ (博學宏辭): tên một khoa thi có từ đời Đường, được tổ chức 

để chọn người học rộng, văn chương quảng bác. 

320

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

 Lời bàn

Tự mình có tội, người thế gian còn muốn đổ vạ cho người 

khác, huống chi tội của người khác lại khẳng khái nhận lấy 

về mình, đến nỗi phải mất chức quan? Độ lượng của quan 

Tể tướng quả thật rộng sâu không thể đo lường! 

GIÚP NGƯỜI CHUỘC TỘI ĐƯỢC SINH CON1

Vào đời Minh, huyện Quảng Bình thuộc tỉnh Hà Bắc có 

người tên Trương Tú, nhà nghèo lại không có con. Trương 

Tú đặt một cái bình đất trong nhà, tiền dành dụm được đều 

cho vào đó, trải qua 10 năm thì vừa đầy bình. 

Có người hàng xóm của ông sinh được 3 đứa con còn 

nhỏ, vi phạm pháp luật, buộc phải bán người vợ đi để lấy 

tiền chuộc tội. 2 Trương Tú biết chuyện, sợ người mẹ bị bán 

đi ắt 3 đứa con nhỏ không người chăm sóc, liền mang hết số 

tiền dành dụm của mình ra chuộc tội cho người kia. Vì số 

tiền ấy vẫn còn thiếu, nên vợ ông liền mang cả chiếc trâm cài 

đầu của bà bán đi để thêm vào cho đủ. 

Đêm ấy, Trương Tú mộng thấy có vị thần bế một đứa 

bé kháu khỉnh đến trao cho ông. Sau đó vợ ông liền có thai, 

sinh được con trai đặt tên là Trương Quốc Ngạn. Quốc Ngạn 

về sau làm quan đến chức Hình bộ Thượng thư. Hai người 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)

2 Trong xã hội phong kiến ngày xưa, cha mẹ có quyền bán con, chồng có 

quyền bán vợ. Người bỏ tiền mua về xem như có toàn quyền đối với người bị 

mua, được pháp luật bảo vệ quyền sở hữu đó. Đây cũng có thể xem là một 

hình thức nô lệ cổ xưa. 

321

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cháu là Trương Ngã Tục và Trương Ngã Thằng sau cũng 

đều làm đến các chức quan Bố chính sử và Án sát sử. 

 Lời bàn

Thương yêu con người khác, cuối cùng tự mình sinh 

được quý tử. Như vậy có thể biết được rằng nếu làm hại con 

cái người khác thì sẽ phải nhận lãnh kết quả như thế nào. 

XÓT THƯƠNG TRẺ MỒ CÔI, GIÚP 

ĐỠ NGƯỜI GÓA BỤA

 Giảng rộng

Mồ côi, tức những trẻ không còn cha mẹ; góa bụa, tức 

phụ nữ không may mất chồng. Hai đối tượng này đều đơn 

chiếc yếu đuối, thường dễ bị người đời xem thường, khinh 

rẻ. Nếu như không xót thương, giúp đỡ những kẻ ấy, quả 

thật là không có lòng trắc ẩn, liệu có thể xứng đáng làm 

người chăng? Dù sức mình không thể giúp đỡ, cũng nên 

thường khởi tâm niệm thương xót muốn giúp đỡ. Nếu sức 

mình có thể giúp đỡ, nên hết lòng tận lực mà thực sự ra tay 

giúp đỡ. 

Thương xót giúp đỡ, không nhất thiết phải là chu cấp 

tiền bạc. Có thể là chỉ bày những điều chưa biết, dạy dỗ 

những điều chưa làm được, răn nhắc những điều không 

322

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nên làm, thậm chí có thể là giúp người vượt qua hoạn 

nạn, giải trừ những việc rối rắm, hoặc vì người mà làm rõ 

những sự oan uổng, những việc như thế cũng đều là xót 

thương giúp đỡ. 

 Trưng dẫn sự tích

GIÚP MẸ GÓA CON CÔI VỀ TẬN QUÊ NHÀ1

Đời Bắc Tống, khi Phạm Văn Chánh2 đang làm tri phủ 

ở Việt châu, thuộc tỉnh Chiết Giang, có người tên Tôn Cư 

Trung chết trong lúc đang làm việc cho nha môn. Nhà ấy 

nghèo túng, con còn thơ ấu, thật khó khăn trong việc đưa 

về quê cũ. Phạm Văn Chánh liền bỏ tiền ra thuê thuyền, 

lại phái một viên chức đi theo đưa linh cữu về tận quê nhà. 

Trước khi thuyền đi, ông lại làm một bài thơ trao cho viên 

chức đi theo ấy và dặn rằng: “Khi qua các quan ải trên sông, 

cứ đưa bài thơ này cho họ xem là được.” 

Nội dung bài thơ ấy như sau:

十口相依泛巨川, 

來時暖熱去淒然; 

關津不用詢名氏, 

此是孤兒寡婦船。

1 Trích từ sách Ngôn hành lục - 言行錄. (Chú giải của soạn giả)

2 Phạm Văn Chánh: Phạm Trọng Yêm, thụy Văn Chánh. 

323

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Thập khẩu tương y phiếm cự xuyên, 

 Lai thời noãn nhiệt, khứ thê nhiên. 

 Quan tân bất dụng tuân danh thị, 

 Thử thị cô nhi quả phụ thuyền. 

Dịch nghĩa:

 Mười người cùng nương tựa lẫn nhau, 

 nổi trôi trên dòng sông lớn. 

 Ngày đi sao ấm áp, 

 ngày về thật lạnh lẽo thê lương. 

 Quan ải các vị không cần phải hỏi  

 tên họ người trên thuyền, 

 Đây là thuyền của bà mẹ góa  

 với đứa con mồ côi. 

Dịch thơ:

 Nước lớn thuyền trôi, người nương nhau. 

 Ngày đi ấm áp, về thương đau. 

 Quan ải cần chi tra xét nữa, 

 Đây thuyền mẹ góa với con côi! 

Nhờ đó mà người trong nhà ấy đều được an toàn về đến 

quê hương. 

 Lời bàn

Mẹ góa con côi xưa nay vẫn thường bị người ta xem 

thường, khinh dễ. Giúp yếu trừ bạo, tất cả đều là dựa vào 

lòng nhân ái. 

324

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

VÌ CHỦ NUÔI CON MỒ CÔI1

Vào đời Minh, có người tên Lý Tung, vợ làm vú nuôi 

cho nhà họ Cung. Vợ ông chết, đứa trẻ con nhà họ Cung tên 

Cung Tích Tước vừa lên 5 tuổi lại mất cha. Gia nhân trong 

nhà họ Cung khi ấy có ý muốn giết Tích Tước để chiếm 

đoạt gia sản chia nhau. Lý Tung biết chuyện, đang đêm liền 

cõng Cung Tích Tước đi trốn. Chạy ra đến cửa thành vẫn 

còn đang đóng vì còn quá sớm, Lý Tung quỳ xuống kêu 

khóc. Viên quan giữ cửa thành thương xót, mở cửa cho ra. 

Lý Tung chạy suốt 5 ngày đêm trong tuyết lạnh, đến được 

nhà người cậu của Tích Tước là Trầm Triệu. 

Trầm Triệu thấy cả vợ chồng Lý Tung đều có ơn nuôi 

dưỡng, hết sức bảo vệ cháu mình nên vô cùng cảm động, 

đối đãi với Lý Tung như người nhà. Những người giúp việc 

cho nhà họ Trầm đều giao cho Lý Tung cai quản, sai khiến, 

lại chẳng bao giờ để cho ông phải dùng những món cơm 

thừa canh cặn như hạng tôi tớ. Nhưng Lý Tung trước sau 

vẫn giữ đúng bổn phận người giúp việc. 

Về sau, Cung Tích Tước thi đỗ tiến sĩ, không một lúc 

nào dám quên việc báo đáp ân đức của Lý Tung, nhưng 

Lý Tung vẫn ngày ngày mặc áo ngắn, nỗ lực làm việc cực 

nhọc, không khác với lúc gia cảnh còn bần hàn. Sau khi Lý 

Tung qua đời, Cung Tích Tước có lời dặn lại con cháu mình 

phải đời đời nối nhau thờ phụng cúng tế vợ chồng Lý Tung, 

không được bỏ phế. 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)

325

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Như muốn báo đáp ơn sâu của Lý Tung, nên làm nhiều 

việc phước đức mà hồi hướng cầu siêu thoát cho ông, ắt là 

ông sẽ thực sự được lợi ích. Bằng như nói rằng chỉ lo việc 

cúng tế, thì việc ông có được thọ hưởng sự cúng tế ấy hay 

không, rốt cuộc cũng không nói chắc được. Tuy nhiên, cái 

biết của người thế tục thì bất quá cũng chỉ đến như thế mà 

thôi. Ví như đứa trẻ còn quá nhỏ, trong cơn giận dữ dù có 

hết sức muốn biểu lộ cũng chỉ biết la hét khóc lóc mà thôi. 

Ngoài việc la hét khóc lóc ra, đứa trẻ ấy nào có biết làm gì 

khác hơn? 

CƯỠNG BỨC NGƯỜI CHỊU QUẢ BÁO TỨC THỜI1

Đời nhà Minh, vào năm cuối niên hiệu Sùng Trinh, 2 

vùng Ngô Giang thuộc tỉnh Giang Tô có người tên Trương 

Sĩ Bách, mất sớm, để lại người vợ họ Trần có nhan sắc 

xinh đẹp, tuổi còn trẻ, quyết thủ tiết thờ chồng. 

Người anh của Sĩ Bách là Trương Sĩ Tùng mưu tính việc 

đem bán cô em dâu họ Trần này về làm vợ lẽ cho một tên 

hào phú đồng hương tên là Từ Hồng. Sĩ Tùng biết Trần thị 

không thuận theo ý mình, bèn lập kế bắt sống mang lên 

thuyền giao cho Từ Hồng. Trần thị kêu la to tiếng, Từ Hồng 

sợ không dám xúc phạm. 

Người cha của Trần thị là Trần Tuấn liền viết cáo trạng 

tố cáo lên quan huyện. Quan huyện là Chương Nhật Sí đang 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1644, đời Minh Tư Tông. 

326

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nghỉ trên gác, không thèm dậy. Trần Tuấn tiếp tục viết cáo 

trạng, lần này dâng lên quan Trực Chỉ1 là Lộ Chấn Phi. Từ 

Hồng liền mang tiền hối lộ cho viên chức phụ trách vụ việc. 

Tên này liền dối trá báo lên quan Trực Chỉ là đã xem xét sự 

việc rồi, thấy không đúng như trong cáo trạng trình bày. 

Hắn ta lại vu vạ cho Trần thị là nhục mạ chồng, xử theo tội 

ấy bắt giam vào ngục. 

Trần thị oan ức nuốt lệ, tuyệt thực suốt 3 ngày. Vừa may 

gặp lúc có một viên chức họ Lý vừa mới đến, nghe biết oan 

tình, liền đưa Trần thị đến gặp quan Trực Chỉ Lộ Chấn Phi. 

Trần thị khóc lóc trình bày rõ sự việc oan khuất của mình, 

vừa kể xong liền tự vẫn ngay tại đó, chết không nhắm mắt. 

Lộ Chấn Phi từ án đường bước xuống, đến trước thi thể Trần 

thị chấp tay cung kính thi lễ, hứa sẽ làm rõ vụ việc này. Khi 

ấy, đôi mắt Trần thị mới từ từ nhắm lại. 

Ngay trong hôm đó, Lộ Chấn Phi viết một bản tấu sớ 

gửi lên triều đình, báo rõ mọi việc. Triều đình lập tức ban 

lệnh xử tử Trương Sĩ Tùng và Từ Hồng. Các đồng phạm liên 

quan đều tùy theo tội nặng nhẹ mà trừng phạt. Quan huyện 

Chương Nhật Sí lập tức bị cách chức, trên đường đi thuyền 

về quận phủ bàn giao, bỗng nghe trong thuyền vang rền 

những âm thanh của ma quỷ, qua hôm sau thì chết. Viên 

chức trước đây nhận hối lộ của Từ Hồng vu tội cho Trần thị, 

bỗng nhiên mắc bệnh rồi cấm khẩu, từ đó suốt đời không 

nói năng gì được nữa. 

1 Trực Chỉ (直指): một chức quan có từ đời nhà Hán, được triều đình giao cho 

việc tuần sát các địa phương, thẩm tra xử lý các vụ việc sai phạm. 

327

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Câu chuyện này về sau có người đưa vào nội dung của 

một bài vãn ca, 1 người người đều cảm động, cho rằng việc 

báo ứng quả là chỉ ngay trước mắt thôi. 

KÍNH TRỌNG NGƯỜI GIÀ, THƯƠNG 

KẺ NGHÈO KHÓ

Giảng rộng

Già yếu là chuyện tất nhiên phải đến, không ai tránh 

khỏi, nhưng quả là thực trạng đáng thương nhất. Người già 

rồi thì tóc bạc, răng rụng, thân thể gầy yếu da bọc lấy xương. 

Gân mạch thì nổi rõ chằng chịt trên da, lưng khòm cong 

như cánh cung, mọi việc đã qua đều không thể nhớ lại hết 

được. Đã vậy lại thêm mắt mờ tai điếc, mỗi lúc đứng lên 

ngồi xuống đều phải nhờ cậy người khác dìu đỡ. Bởi thế, 

nhìn thấy người già nên sinh lòng kính trọng, không nên 

sinh lòng chán ghét. Nếu thấy người già yếu mà sinh lòng 

chán ghét không tôn kính, nên biết rằng chỉ trong chớp mắt 

thôi, bản thân ta rồi cũng sẽ già yếu. Lại nếu như thấy người 

già mà sinh lòng chán ghét không tôn kính, chỉ e tự mình 

không sống được đến tuổi già! 

1 Vãn ca: bài hát được hát trong các đám tang, thường để tỏ lòng thương tiếc người đã chết. 

328

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Thương thay cho những người nghèo khó! Người ta ai 

cũng muốn ăn ngon mặc đẹp, mà riêng họ phải thường chịu 

cảnh đói thiếu, rét lạnh. Người ta ai cũng muốn được vừa 

lòng thích ý, mà riêng họ phải thường chịu cảnh khốn khổ. 

Tuy rằng nguyên nhân của sự nghèo đói phần lớn cũng do 

nghiệp báo đời trước của người ấy tự tạo, nhưng nếu như ta 

có khả năng cứu giúp mà lại không ra tay cứu giúp, chẳng 

phải là dạy cho con cháu sau này không biết thương yêu 

nhau đó sao? Chu cấp cho người đói thiếu khốn cùng, đó 

là xót thương cảnh ngộ trước mắt của người. Khuyên người 

tùy khả năng thực hành bố thí, đó là từ bi thương xót đến 

đời sau của người. 

 Trưng dẫn sự tích

TRÂU HẠI CHẾT BA NGƯỜI1

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một thương gia tên là 

Phất-già-sa, một hôm đi vào thành La Duyệt, vừa vào bên 

trong cửa thành thì bị một con trâu cái húc chết. Người chủ 

có trâu sợ quá, gấp rút bán con trâu. Người mua trâu trong 

lúc dắt trâu đi uống nước thì bị nó từ phía sau húc tới, mất 

mạng. Gia quyến người ấy giận quá, giết chết con trâu, làm 

thịt đem bán. Có một nông dân mua cái đầu trâu mang về, 

1 Trích từ kinh Pháp cú dụ - 法句喻經. (Chú giải của soạn giả) Trong Đại Chánh 

tân tu Đại tạng kinh kinh này có tên là Pháp cú thí dụ kinh (法句譬喻經), được 

xếp vào tập 4, kinh số 211, do hai ngài Pháp Cự và Pháp Lập dịch vào đời 

Tấn, tổng cộng có 4 quyển. Câu chuyện này được tìm thấy ở quyển 1, phẩm 

Ngôn ngữ - thứ 8, bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 582, tờ a. Nội dung ở đây 

được kể lại, không phải trích nguyên văn kinh. 

329

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

trên đường tình cờ đi ngang một cây lớn thì dừng lại nghỉ 

ngơi, treo cái đầu trâu lên cành cây. Vừa ngồi nghỉ mệt trong 

chốc lát thì bất ngờ sợi dây buộc bị đứt, đầu trâu rơi xuống, 

người ấy liền bị sừng trâu đâm chết. 

Bấy giờ, vua Bình Sa nghe biết mọi chuyện lấy làm lạ, 

liền đến thưa hỏi đức Phật. Phật dạy: “Thuở xưa có 3 người 

thương nhân, cùng thuê phòng trọ ở nhà một bà lão. Ba 

người này thấy bà già yếu cô độc, cho rằng không có sức 

làm gì được mình, bèn nhân lúc bà vắng nhà liền bỏ đi mà 

không trả tiền thuê phòng trọ. Bà lão biết chuyện lập tức 

đuổi theo kịp, ba người lại to tiếng mắng rằng: ‘Bọn ta đã 

trả tiền trước rồi, sao giờ còn theo đòi?’ Bà lão chẳng làm gì 

được, chỉ biết ôm mối hận thấu xương quay về, thề độc rằng 

đời sau gặp lại sẽ giết chết cả ba người mới hả giận. Bà lão 

thuở đó, nay chính là con trâu cái. Ba người thương nhân 

thuở đó, nay chính là Phất-già-sa với hai người kia, trong 

một ngày cùng bị giết chết bởi con trâu ấy.” 

 Lời bàn

Đó thật là đã già lại còn nghèo khó. Bọn ông Phất-già-

sa... ba người ấy chính là đã khinh thường người già yếu, lại 

cũng không biết thương người nghèo khó. Đến lúc đủ nhân 

duyên gặp nhau, nếu như món nợ cũ không trả thì còn đợi 

đến bao giờ? 

330

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

NGƯỜI CHẾT CỨU LỬA1

Vào đời Thanh, ở Hàng châu có người tên Viên Ngọ 

Quỳ, tên húy là Tư, bình sinh ưa thích làm việc bố thí. Gặp 

khi có loạn Tam phiên, 2 vùng Chiết Giang rất nhiều phụ 

nữ bị bắt giam giữ, Viên Ngọ Quỳ từng dốc hết tiền bạc 

để chuộc nhiều người ra. Ông cũng thường cho khắc in 

và lưu truyền những bài thuốc hay để trị bệnh, cùng với 

những câu cách ngôn nói về nhân quả để khuyên người 

đời bỏ ác làm lành. 

Vào niên hiệu Khang Hy năm thứ 5, 3 có người hầu gái của 

Viên Ngọ Quỳ lo việc pha trà, chứa than trong một cái thùng 

gỗ. Có cục than chưa tắt hẳn, lửa lan dần ra cả thùng. Thùng 

than lại đặt bên một giường gỗ trên gác cao, rất ít người lui 

tới chỗ ấy. Viên Ngọ Quỳ tuy có người con gái đang bị bệnh 

nằm trong phòng chỉ cách đó một bức tường, nhưng không 

hề hay biết. Khi ấy, người con gái này bỗng nhiên nhìn thấy 

một cụ bà đã chết hiện ra ngay giữa ban ngày, dùng móng tay 

khều vào mặt cô. Cô gái kinh sợ quá, kêu thét vang trời. Nhờ 

đó, người trong nhà mới vội vã kéo nhau chạy lên thì nhìn 

thấy cái thùng gỗ đã cháy thành tro, giường gỗ bên cạnh đã 

cháy hết một nửa, thế lửa đang bốc lên ngày càng lan rộng ra. 

Mọi người phải cùng nhau tận lực mới kịp thời dập tắt được 

ngọn lửa. 

1 Chuyện này soạn giả được nghe từ chính người trong chuyện. (Chú giải của 

soạn giả)

2 Chỉ ba phiên vương làm phản thời ấy là Ngô Tam Quế, Thượng Khả Hỷ (và 

con là Thượng Chi Tín) cùng với Cảnh Tinh Trung. Cuộc chiến tranh này xảy 

ra trong khoảng năm 1673 đến năm 1681. 

3 Tức là năm 1666. 

331

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Cụ bà đã chết hiện hình hôm ấy vốn trước đây khi tìm đến 

nhà Viên Ngọ Quỳ thì đã 60 tuổi. Viên Ngọ Quỳ thấy bà không 

con cái nên dùng lời an ủi, cho trú ngụ trong nhà mình. Cụ bà 

ở lại được mấy năm thì người chồng của bà tìm đến, Viên Ngọ 

Quỳ cũng thu nhận cho ở trong nhà nuôi dưỡng. Hai vợ chồng 

này vì thế hết sức biết ơn Viên Ngọ Quỳ. Cả hai người đều 

sống cho đến khoảng 80 tuổi mới qua đời. 

Những người biết chuyện này đều cho rằng cụ bà đã 

hiện hình giúp họ Viên thoát nạn cháy nhà, đó là để báo đáp 

ân đức của Viên Ngọ Quỳ. 

 Lời bàn

Những trường hợp này là già yếu lại thêm nghèo khó. 

Đã thương người già, lại xót người nghèo, giúp cho cả hai vợ 

chồng người kia đều được chu cấp đầy đủ, âm đức như thế 

chẳng phải là to lớn lắm sao? 

CHU CẤP CƠM ĂN ÁO MẶC 

CHO NGƯỜI LỠ ĐƯỜNG ĐÓI RÉT

 Giảng rộng

Người lỡ đường đói rét không giống như người nghèo 

khổ khốn cùng nhưng vẫn đang được ở tại nhà mình. Nếu 

không phải là những kẻ ngụ cư nơi đất khách, lương tiền đã 

332

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hết, ắt cũng là người gặp phải hoạn nạn khó khăn đang hết 

sức cần đến sự giúp đỡ. Những người như vậy là đang nằm 

trong hoàn cảnh nếu được giúp cho cơm ăn áo mặc thì sống, 

bằng không được giúp ắt phải chết. Ví như có thể vì họ mà 

chu cấp giúp đỡ thì tuy giá trị vật chất giúp đỡ là giới hạn, 

nhưng ân đức ấy quả thật vô cùng. 

 Trưng dẫn sự tích

LIỀU MẠNG TRẢ ƠN CỨU ĐÓI1 

Vào đời Xuân Thu Chiến Quốc, Triệu Tuyên Tử2 làm 

quan nước Tấn, có lần đi săn ở núi Thủ Dương, bỗng nhìn 

thấy dưới bóng mát cây dâu có một người đói lả nằm thoi 

thóp, hỏi ra đã 3 ngày không có gì ăn. Tuyên Tử liền mang 

thức ăn cho ăn. Người ấy ăn xong, chừa lại một nửa phần 

thức ăn. Tuyên Tử thấy vậy hỏi, người ấy đáp rằng: “Xin 

dành phần này cho mẹ già.” Tuyên Tử liền bảo người ấy cứ 

ăn hết, rồi đưa tặng một giỏ thức ăn với thịt để mang về. 

Về sau, Tấn Linh Công muốn giết Triệu Tuyên Tử, 3 cho 

quân giáp sĩ phục sẵn trong cung, đợi Triệu Tuyên Tử vào 

thì vây giết. Tuyên Tử cô thế lâm nguy, sắp bị giết. Bỗng 

nhiên có một người xông vào, liều mạng múa giáo đánh 

giúp, cứu Tuyên Tử thoát chết. 

1 Trích từ sách Tả truyện - 左傳. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức Triệu Thuẫn. 

3 Tấn Linh Công ham mê tửu sắc, Triệu Tuyên Tử (tức Triệu Thuẫn) nhiều lần 

thẳng thắn can ngăn nên vua căm ghét, nhiều lần muốn giết Triệu Tuyên Tử 

nhưng đều không thành. 

333

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Tuyên Tử hỏi tên, người ấy đáp: “Tôi là người sắp chết 

đói nằm dưới gốc dâu năm xưa.” Lại muốn hỏi cho rõ tên 

họ, nơi ở, người ấy không đáp mà bỏ đi. Sau có người biết 

được nói rằng: “Người ấy tên Linh Chiếp.” 

 Lời bàn

Làm ơn cho người một bữa ăn, nhờ đó mà được cứu sống; 

tặng người một manh áo, liền được niệm tình tha chết. 1 Ai 

dám xem thường cho rằng giúp cơm áo đó, chẳng qua chỉ là 

việc giúp kẻ đói rét giữa đường mà thôi sao? 

MAU SINH QUÝ TỬ2

Thân phụ của Phùng Trác Am ngày thường luôn vui 

vẻ ưa thích làm nhiều việc thiện. Một hôm giữa mùa đông, 

sáng sớm ông ra đường bỗng gặp một người té ngã nằm 

ngất trong tuyết lạnh, sờ vào thấy đã tê cứng nửa người. 

Ông liền cởi áo ấm lông cừu của mình mặc vào cho người ấy, 

đưa về cho ăn uống đầy đủ, lo lắng chu đáo mọi bề. 

Không lâu sau, ông nằm mộng thấy Đông Nhạc Đế hiện 

đến bảo rằng: “Số mạng của ông vốn dĩ không có con, nay 

1 Tặng người một manh áo, liền được niệm tình tha chết: Cũng vào thời Chiến quốc, quan đại phu nước Ngụy là Tu Cổ từng vu cáo hãm hại Phạm Thư, cho là tư thông 

với nước Tề. Phạm Thư bị bức hại phải giả chết rồi trốn sang nước Tần, đổi tên là 

Trương Lộc. Nước Tần tin dùng Trương Lộc làm Tướng quốc. Sau Tu Cổ có việc 

sang nước Tần, Phạm Thư vờ mặc áo cũ rách đến xin gặp. Tu Cổ thấy mặc áo cũ 

rách thì thương xót, lập tức sai người mang ra tặng một bộ y phục. Đến khi biết 

được Phạm Thư bây giờ chính là Tướng quốc nước Tần, Tu Cổ hết sức kinh hãi, 

quyết định phen này chắc chắn không thể thoát chết. Không ngờ Phạm Thư cảm 

động việc Tu Cổ có lòng nhân từ tặng áo nên khoan thứ, tha chết cho Tu Cổ. 

2 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

334

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhờ cứu sống mạng người, do lòng thành đó mà Ngọc Đế 

đặc biệt có lệnh cho Hàn Kỳ1 đến làm con trai nhà ông.” 

Sau đó liền sinh được con trai, nhân nơi giấc mộng mà 

đặt tên là Phùng Kỳ, 2 sau mới lấy tên hiệu là Trác Am. 

Phùng Kỳ từ thuở thiếu niên đã tài trí hơn người, 20 tuổi 

được liệt vào hàng văn sĩ tài danh, 36 tuổi thì đã phụ tá cho 

quan Tể tướng. 3 

 Lời bàn

Ở quê tôi trước đây cũng có tổ chức một hội Đồng Thiện, 

ngoài việc giúp đỡ tiền bạc, lương thực cho những người 

cùng khổ, mỗi mùa đông chúng tôi đều mua rất nhiều chăn 

bông cũ để giúp cho những người thiếu thốn chăn mền. Hội 

này ban đầu do Viên Ngọ Quỳ người Chiết Giang đề xướng 

thành lập. Sau Viên Ngọ Quỳ trở về Chiết Giang, bọn chúng 

tôi vẫn theo nếp cũ mà làm, chỉ riêng nhóm ông Cao Điện 

Cửu có một số người không tham gia nữa mà thôi. 

1 Hàn Kỳ (1008-1075) vốn là một vị Tể tướng có tài văn võ song toàn vào đời Tống. 

2 Phùng Kỳ sinh năm 1558, đến năm 18 tuổi (1576) đã đỗ đầu khoa thi Hương 

vùng Sơn Đông, sang năm sau (1577) lại đỗ tiếp Tiến sĩ. Ông từng làm đến các 

chức quan như Lễ bộ hữu thị lang, Lễ bộ thượng thư... 

3 Tức là chức quan Lễ bộ hữu thị lang, phụ tá cho quan Thượng thư. 

335

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

GIÚP QUAN QUÁCH 

 CHO NHÀ NGHÈO KHÓ 

ĐỂ THI HÀI NGƯỜI CHẾT 

ĐƯỢC ẤM CÚNG

 Giảng rộng

 Máu mủ, thịt xương... một đãy da. 

 Điên đảo mê lầm nhận: thân ta. 

 Tắt hơi mới biết toàn hư ngụy, 

 Bao nhiêu xú uế thảy bày ra. 

Đó chẳng qua cũng chỉ là chỗ tâm bệnh hết sức thông 

thường của phần lớn người đời. 

Như gặp người có hoàn cảnh bất hạnh, gia đình cùng 

khốn, không có tiền bạc lo việc an táng người đã chết, hoặc 

phải để lại qua 3 ngày, hoặc 5 ngày, cho đến 6 tháng, 7 tháng, 

hình hài thối rửa chẳng còn gì, đến mức người thấy nghe 

đều không sao chịu nổi... nếu có thể giúp cho họ một cỗ áo 

quan, giúp đỡ chi phí để an táng thi hài người chết, như vậy 

đâu phải chỉ riêng người chết thực sự hàm ân kết cỏ ngậm 

vành mà thôi sao? Xét như tâm niệm an táng thi hài người 

chết, phàm bất kỳ ai nghe biết đến sự việc ắt cũng đều nên 

thay người mà lo việc chôn cất. 

336

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Trưng dẫn sự tích

MAI TÁNG HÀI CỐT, HƯỞNG QUẢ TỨC THÌ1

Đời Nguyên, ở Hội Kê thuộc tỉnh Chiết Giang có người 

tên Đường Giác, nhà nghèo khó, nhận dạy học trò để sinh 

sống. Năm Mậu Dần, 2 tướng lãnh nhà Nguyên khai quật 

lăng tẩm họ Triệu (hoàng gia triều Tống), di cốt đứt đoạn 

vứt bỏ trong chỗ rậm rạp hoang dã. Đường Giác biết việc 

ấy hết sức đau lòng, liền gom hết tiền bạc trong nhà được 

một ít, mua rượu thịt mời bọn thiếu niên trong làng cùng 

ăn uống. Đợi khi cả bọn đều say sưa, mới bí mật nhờ chúng 

chôn lấp hài cốt họ Triệu. Cả bọn đều nghe theo. Sau khi 

làm được việc nghĩa như thế, tên tuổi của Đường Giác được 

rất nhiều người biết đến. 

Sang năm sau Kỷ Mão, 3 vào ngày 17 tháng giêng, Đường 

Giác đang ngồi bỗng dưng chết giấc. Hồi lâu sống lại, kể 

chuyện vừa rồi đi đến một ngôi bảo điện, trên điện có một 

người đội vương miện, bước xuống chào nói: “Nhờ ơn ông 

chôn lấp hài cốt, sẽ báo đáp ân đức. Ông số mệnh kém lắm, 

nghèo khổ không có vợ con, nay lòng trung nghĩa cảm động 

thấu trời, Ngọc Đế truyền ban cho ông sẽ thành gia thất, 

sinh được 3 người con, ruộng đất được 300 mẫu.” Đường 

Giác bái tạ lui ra, liền giật mình sống lại. 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1278. 

3 Tức là năm 1279. Bản gỗ khắc chỗ này là乙卯 - Ất Mão, nhầm chữ 己 (kỷ) 

thành chữ ất (乙). Vì năm trước là Mậu Dần nên năm tiếp theo tất nhiên phải 

là Kỷ Mão. 

337

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Không lâu sau bỗng có Viên Tuấn Trai đến Hội Kê tìm 

thầy dạy cho con, vừa xuống xe liền gặp người giới thiệu 

Đường Giác. Viên Tuấn Trai được biết Đường Giác trước 

đây từng nổi tiếng làm việc nghĩa nên đặc biệt hết sức kính 

lễ. Sau đó liền đứng ra lo việc hôn nhân, giúp Đường Giác 

kết hôn với một người con gái của Quốc công, được thừa kế 

ruộng đất vua ban. Mọi chi phí tốn kém đều do Viên Tuấn 

Trai bỏ ra lo liệu. Sau Đường Giác sinh được 3 người con 

trai, quả đúng như lời thần báo trước. 

 Lời bàn

Niên hiệu Sùng Ninh năm thứ 31 triều Bắc Tống, có 

chiếu chỉ của triều đình yêu cầu tất cả các châu huyện đều 

phải chọn chỗ đất cao thoáng không canh tác được trong 

địa phương mình để lập thành khu mai táng công cộng, gọi 

là  Lậu trạch viên. 2 Những hài cốt không thân nhân trước đây 

được gửi gắm nơi chùa chiền, đạo quán, giờ cũng quy tập 

về chôn trong đất này. Ngoài ra, triều đình cũng cho kiến 

lập Tăng xá để lo việc tế cúng, cầu siêu độ cho các vong 

linh trong địa phương. Đến niên hiệu Hồng Vũ triều Minh, 3 

cũng có sắc chỉ của triều đình yêu cầu thực hiện như trên, lại 

có chế định thành điều lệnh rõ ràng. 

1 Tức là năm 1104, thuộc đời Tống Huy Tông. 

2 Theo quy định của triều đình, khu đất Lậu trạch viên (漏澤園) này dùng để mai táng những kẻ chết vô thừa nhận, không thân thích, hoặc những người nghèo 

khổ đến mức không có tiền chôn cất thân nhân. Chi phí mai táng những 

trường hợp này do quan địa phương xuất công quỹ để lo liệu. 

3 Tức là từ năm 1368 đến năm 1398, đời Minh Thái Tổ. 

338

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Tôi cũng từng thấy bên trong thành Tô Châu, 1 ở góc phía 

tây bắc có lập 2 gian thạch thất, hết sức kiên cố, mỗi gian 

đều có ô cửa mở đường kính chừng một thước, dùng để đưa 

hài cốt vào bên trong. Lại thấy dùng màu sắc vẽ thành các 

ký hiệu bên ngoài để phân biệt hài cốt đó là người xuất gia 

hay tại gia, nam hay nữ... Nơi ấy được gọi là tháp Phổ Đồng. 

Ví như người quân tử có lòng nhân ái, có thể mô phỏng làm 

theo như thế, âm đức thật hết sức lớn lao. 

LÀM CON ĐỂ BÁO ÂN2

Thượng Lâm làm quan huyện lệnh Vu Sơn thuộc tỉnh 

Tứ Xuyên, có viên huyện úy tên Lý Chú bị bệnh mà chết. 

Thượng Lâm giúp tiền bạc đưa người mẹ của Lý Chú 

cùng với thi hài của ông về quê ở Hà Đông. Sau đó lại tìm 

một nhà danh giá mà đứng ra gả con gái của Lý Chú về 

làm dâu. 

Một đêm nọ, Thượng Lâm nằm mộng bỗng thấy Lý Chú 

hệt như lúc còn sống, bái lạy ông mà khóc rồi nói rằng: “Số 

mệnh ông vốn không có con, đội ơn ông giúp đỡ nên tôi đã 

hết sức thỉnh cầu Ngọc Đế, ngài cho tôi được làm con nối 

dõi nhà ông.” Trong tháng ấy, quả nhiên vợ Thượng Lâm 

có thai. 

Sang năm sau, Thượng Lâm từ quan về quê, một hôm lại 

mộng thấy Lý Chú nói: “Ngày mai tôi sẽ ra đời.” Quả nhiên 

1 Nguyên bản ghi Cô Tô thành (姑蘇城) là tên khác của thành Tô Châu, vì ở đó 

có núi Cô Tô nên cũng gọi như vậy. 

2 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

339

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

hôm sau vợ Thượng Lâm sinh một bé trai. Nhân đó liền đặt 

tên là Thượng Dĩnh. 1 Lớn lên hiếu thảo, hiền hậu trung thực, 

sau làm quan đến chức Tự thừa. 

 Lời bàn

Như thế gọi là làm con để trả nợ cho cha. Đời trước của 

Lý Chú ắt hẳn cũng đã tu tích phước đức, nên đời này tuy 

sinh ra để báo ân cho người, nhưng bản thân cũng được 

hưởng phú quý. Cho dù nói thế, nhưng trong biển nghiệp 

thức mênh mang mờ mịt, muốn tự nhìn lại mình e cũng 

không có dịp. 

NHÀ GIÀU SANG PHẢI NÂNG ĐỠ 

THÂN THÍCH 

 Giảng rộng

Người giàu sang nên tự có suy nghĩ rằng: “Đều sinh làm 

người cả, vì sao người kia phải chịu cảnh nghèo khổ, vì sao 

ta được giàu sang? Ắt hẳn là do đời trước ta đã biết gieo 

trồng đôi chút phước lành, còn người kia thì không. Ví như 

đời trước ta chưa từng làm điều hiền thiện, đời nay làm sao 

được thụ hưởng như thế này?” 

Nghĩ như thế thì trong lúc đang được hưởng phước ắt 

phải lo tính việc gieo trồng phước đức. Cũng giống như ăn 

1 Chữ dĩnh (穎) có nghĩa là khác lạ, hết sức khác thường. 

340

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

quả phải giữ lại hạt và gieo trồng cho năm sau, hoặc cũng 

giống như thắp một ngọn đèn dầu, phải nghĩ đến việc châm 

thêm dầu trước khi đèn tắt. 

Người thế gian thường cho rằng sự giàu sang thể hiện ra 

dung mạo con người, nếu gặp lúc nguy nan gấp rút vẫn giữ 

được dung mạo ung dung, không lộ vẻ quẫn bách ra mặt, ắt 

phải là người giàu sang. Nhưng với những kẻ nô lệ cho tiền 

bạc, lúc nào cũng lo sợ những người thân thích đến phiền 

nhiễu vay mượn nên trước đã tự làm ra vẻ túng quẫn khốn 

khó, khiến người khác dù muốn nhờ cậy cũng khó lòng mở 

miệng. Với những kẻ ấy, nếu xét về tiền bạc của cải thì quả là 

giàu có, mà xét theo dung mạo thì e rằng không đúng thật. 

Luận Trang nghiêm1 nói rằng:  “Người biết đủ là người giàu 

 có nhất.”  Kinh Ưu-bà-tắc giới2 dạy rằng:  “Nếu có nhiều tiền bạc của cải nhưng không thể làm việc bố thí giúp người, thì vẫn chỉ là kẻ 

 nghèo khốn mà thôi.”  Những lời ấy thật đúng lắm thay! 

1 Luận Trang nghiêm, nói đủ là Đại thừa Trang nghiêm kinh luận (大乘莊嚴經論), 

được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 31, kinh số 1604, tổng 

cộng 13 quyển, do Bồ Tát Di-lặc thuyết kệ, Bồ Tát Vô Trước tạo luận, ngài Ba-

la-phả-mật-đa-la dịch sang Hán ngữ vào đời Đường. Hiện đã có bản Việt dịch 

của Quảng Minh, Nguyễn Minh Tiến hiệu đính, NXB Tôn giáo, 2013. 

2 Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh 

thuộc tập 24, kinh số 1488, tổng cộng 7 quyển, do ngài Đàm-vô-sấm dịch sang 

Hán ngữ vào đời Bắc Lương. Đoạn này trích từ quyển 4, bắt đầu từ dòng thứ 

27, trang 1056, tờ a. Nguyên bản kinh nói chi tiết hơn: 若多財寶自在無礙有

良福田, 內無信心不能奉施, 亦名貧窮。 (Nếu người có nhiều tiền bạc của cải 

không thiếu món gì, nhưng gặp cơ hội gieo trồng ruộng phước mà trong lòng 

lại không có đức tin, không thể làm việc bố thí cúng dường, đó cũng gọi là kẻ 

nghèo khốn. )

341

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Trưng dẫn sự tích

ĐÃI CANH RAU THÀNH TÊN GỌI1

Đời Bắc Tống, vào thời Tống Thái Tông, Trương Bí phụ 

trách Sử quán, 2 trong nhà lúc nào cũng đãi ăn rất nhiều khách. 

Một hôm, Tống Thái Tông hỏi Trương Bí: “Vì sao nhà 

ông lại nhiều khách đến ăn uống thế?” Trương Bí đáp: “Đó 

đều là những thân thích, bằng hữu của hạ thần nơi quê cũ. 

Họ là những người nghèo khó, không kiếm đủ miếng ăn. 

Thần được hưởng bổng lộc triều đình, cũng xem là có chút 

dư dả, nên các vị ấy thường đến nhà thần ăn uống, bất quá 

cũng chỉ là cơm rau đạm bạc mà thôi.” 

Một hôm, Tống Thái Tông sai người bất ngờ đến nhà 

Trương Bí, đúng vào lúc khách đang ăn uống, quan sát thấy 

quả đúng chỉ là cơm gạo thô với canh rau mà thôi. Thái Tông 

hết lời khen ngợi, nhân đó gọi ông là Trương Thái Canh. 3

 Lời bàn

Vào đời Xuân Thu, Án Anh làm Tể tướng nước Tề, trong 

suốt 30 năm chỉ mặc mỗi một chiếc áo hồ cừu, tế tự dùng 

một cái đùi lợn nhỏ không đủ che trọn đĩa, thế mà người 

thân trong ba họ4 đều được hưởng nhờ sự giúp đỡ, chia sẻ. 

Phạm Văn Chánh tự mình suốt đời sống nghèo thanh bạch, 

nhưng thân tộc nương dựa vào ông để sống qua ngày có đến 

1 Trích từ sách Tống sử - 宋史. (Chú giải của soạn giả)

2 Sử quán: cơ quan được triều đình giao cho việc ghi chép Quốc sử. 

3 Trương Thái Canh (張菜羹): hai chữ thái canh (菜羹) có nghĩa là canh rau. 

4 Chỉ họ cha, họ mẹ và họ vợ. 

342

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

hơn trăm nhà. Do đó mà có thể biết rằng, nếu muốn giúp đỡ 

cưu mang thân tộc, thì trước tiên phải tự mình biết giữ theo 

nếp sống kiệm ước thanh bần. 

CHUYỆN VUI THÍCH NHẤT1

Vào lúc La Duy Đức nhận chức quan ở Ninh Quốc thuộc 

tỉnh An Huy, một hôm đến yết kiến Lưu Dần, sự vui mừng 

lộ ra nét mặt, nói rằng: “Hôm nay tôi có một việc cực kỳ 

hân hoan thích ý.” Lưu Dần gạn hỏi, Duy Đức đáp: “Trong 

gia tộc tôi có hơn 10 người nghèo khổ, gặp lúc mất mùa tìm 

đến nhà tôi. Hôm nay tôi mang hết tiền bạc dành dụm được 

trong nhà ra giúp đỡ, hết thảy mọi người trong nhà tôi đều 

hoan hỷ tán thành, không ai trở ngại. Vì thế mà tôi hết sức 

hân hoan vui thích.” 

 Lời bàn

Sách Cảnh hành lục nói rằng: “Nhà giàu sang phú quý, 

nếu như có người thân thích nghèo khó tìm đến, ấy chính là 

khí tượng của người trung hậu có phước đức.” Hiện nay lại 

có những kẻ ngược lại xem việc đó như điều sỉ nhục nên lấy 

làm chán ghét, thật hẹp hòi xấu xa biết bao! 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)

343

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

MẤT MÙA ĐÓI KÉM 

PHẢI CỨU GIÚP LỐI XÓM

Giảng rộng

Xét về phương thức cứu tế giúp đỡ khi mất mùa đói kém, 

có những biện pháp cứu giúp khi đã xảy ra, lại cũng có những 

biện pháp cứu giúp khi việc chưa xảy ra. Ví như xin giảm thuế 

má, ngăn tàu thuyền chở lúa gạo đi nơi khác, khuyến khích mở 

các điểm cứu tế phát lương thực cho người đói thiếu, nghiêm 

cấm những kẻ đầu cơ mua lúa gạo vào để trục lợi... Đó đều 

là những biện pháp khi đói kém đã xảy ra. Khai thông kênh 

rạch, củng cố đê điều, khuyến khích nông dân phát triển nông 

nghiệp, tiết kiệm nguồn nước, tích trữ lúa thóc phòng khi cứu 

giúp, mộ dân khai khẩn đất hoang, nghiêm cấm việc ngăn 

sông bắt cá, giết thịt trâu cày... Đó đều là những biện pháp cứu 

giúp khi việc đói kém còn chưa xảy ra. 

Áp dụng các biện pháp khi việc đói kém còn chưa xảy 

ra, ắt tổn phí ít mà hiệu quả được nhiều, dân được ấm no mà 

nhà nước vẫn thu được đầy đủ thuế má. Nếu đợi đến khi đói 

kém đã xảy ra, người đói chết đầy đường, rồi sau mới tính 

chuyện quyên góp cứu tế, ắt là tổn phí phải rất nhiều, mà 

người chết cũng không ít. 

Ở đây chỉ nói đến việc cứu giúp “lối xóm”, thật ra là 

cách nói biểu trưng, cần phải hiểu thật rộng ra nhiều đối 

tượng khác. Việc thiên tai mất mùa đói kém vốn có nguyên 

nhân từ nơi tâm tham lam, bủn xỉn, keo kiệt của con người, 

344

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

cho nên chính là do cộng nghiệp của nhiều người mà chiêu 

cảm xảy ra. Nếu dùng tâm lành để cứu giúp bằng cách cảm 

hóa người, thì những thiên tai đói kém trong tương lai ắt có 

thể tránh được. 

Kinh nói rằng: “Vào lúc tuổi thọ trung bình của con 

người chỉ còn 30 tuổi, sẽ có nạn đói kém xảy ra. Khi ấy kéo 

dài trong 7 năm 7 tháng 7 ngày đêm không có mưa, trên mặt 

đất dù một cọng cỏ cũng không mọc được, người chết phơi 

xương trắng đồng. Khắp hết cõi Diêm-phù-đề, số người 

sống sót không quá một vạn. Con số ấy chỉ là đủ để lưu lại 

nòi giống con người trong tương lai.” 

Luận Bà-sa1 nói rằng: “Nếu như có người phát tâm đại 

bi bố thí một miếng ăn cho người đang đói, thì trong tương 

lai người ấy nhất định không phải gặp cảnh thiên tai đói 

kém.” Như dùng phương tiện này để cứu trừ nạn đói, quả 

thật là có thể thành tựu mà chẳng lưu chút dấu vết nào. 

Trưng dẫn sự tích

CHUỐC HỌA KHI CÓ NẠN ĐÓI2

Những năm cuối đời Tùy, 3 huyện Mã ở tỉnh Sơn Tây gặp 

nạn đói kém. Quan Thái thú là Vương Nhân Cung gấp rút 

khóa chặt kho lương, chẳng nghĩ gì đến chuyện cứu tế cho 

trăm họ. 

1 Gọi đủ là Tỳ-bà-sa luận (鞞婆沙論), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh, thuộc tập 28, kinh số 1547, tổng cộng 14 quyển, do ngài Thi-đà-bàn-ni 

soạn, ngài Tăng-già-bạt-trừng dịch sang Hán ngữ vào triều Phù Tần. 

2 Trích từ sách Tùy thư - 隋書. (Chú giải của soạn giả)

3 Nhà Tùy tồn tại trong khoảng thời gian từ năm 581 đến năm 619. 

345

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Có người tên Lưu Vũ Chu nói rằng: “Nay trăm họ gặp 

nạn đói kém, người chết phơi thây đầy đường, họ Vương 

quả thật vô tâm ngồi nhìn không lo đến, như thế có thể gọi 

là quan phụ mẫu được chăng?” 

Liền giết trâu lấy máu, họp những người đồng tâm lại 

cùng lập lời thề rằng: “Bọn chúng tôi không cam tâm ngồi 

chờ chết. Kho lương thực tích chứa trong huyện quả thật là 

do mồ hôi của muôn dân khổ nhọc mà có, mọi người có thể 

theo chúng tôi cùng đến đó lấy mà chia nhau, có thể sống 

thêm được ít lâu nữa.” 

Mọi người đều hưởng ứng, cùng kéo nhau đến giết 

Vương Nhân Cung, mở kho lương thực cấp phát cho dân. 

Do đó mà tất cả các địa phương lân cận trong vùng cũng 

đều hưởng ứng. 

 Lời bàn

Lưu Vũ Chu nêu ra ý mình, bất quá cũng chỉ là muốn 

kêu gọi những người dân đang bị đói nhân cớ ấy mà nổi 

loạn thôi. Nhưng sự việc ra nông nỗi ấy, đều là do Vương 

Nhân Cung cả. Vào đời Bắc Tống, Triệu Thanh Hiến1 làm 

tri phủ Việt châu, 2 gặp lúc khắp vùng Ngô Việt bị hạn hán 

to, ông không đợi đến lúc dân đói, đã sớm có sự quy hoạch, 

phủ dụ người dân, chuẩn bị mọi việc cần làm, nên sau dù 

có đói thiếu, lòng dân vẫn yên. Như đám cẩu quan chỉ biết 

lo bảo toàn cho bản thân với vợ con mình, quả thật không 

đáng để nhắc đến! 

1 Tức Triệu Biện. 

2 Nay là Thiệu Hưng thuộc tỉnh Chiết Giang. 

346

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

TĂNG GIÁ LÚA CỨU NẠN ĐÓI1

Đời Tống, Phạm Văn Chánh làm tri phủ Hàng Châu, gặp 

năm mất mùa đói kém, mỗi đấu lúa lên giá đến 120 đồng tiền, 

dân tình hết sức lo lắng. Phạm Văn Chánh chẳng những không 

lo giá lúa cao, ngược lại còn tăng thêm lên đến 180 đồng tiền 

một đấu, đồng thời cho yết bảng nói rõ khắp nơi, rằng Hàng 

Châu lúa thóc ít ỏi, nay bất chấp giá cao, quyết lòng mua vào. 

Lại sai người truyền bá tin ấy đi khắp nơi, các quan đồng liêu 

nghe biết việc này đều không hiểu được vì sao. 

Qua mấy ngày sau, thương nhân khắp bốn phương nghe 

giá lúa ở Hàng Châu rất cao, ồ ạt tranh nhau chở lúa đến. 

Khi ấy, giá lúa chẳng cần tác động mà tự nhiên xuống thấp, 

thật vô cùng có lợi cho người dân. 

 Lời bàn

Cũng đồng một ý tưởng như thế này là vào năm mất 

mùa đói kém lại gia tăng thật nặng nề chuyện sưu dịch, 

sử dụng nhân công vào việc tu tạo chùa chiền tự viện, xây 

dựng sửa sang cầu cống... 

Người ta thảy đều biết rằng khi mùa màng thất bát ắt 

việc sưu dịch công ích nên bãi bỏ, nhưng lại chẳng biết 

rằng những năm như thế thì người dân nghèo thật không 

có việc gì để làm, chẳng phải lại càng mau chết đói sao? 

Khi sưu dịch tăng cao, tất nhiên những nhà hào phú không 

muốn đi làm, buộc phải xuất tiền bạc lúa thóc thuê người 

làm thay, tự nhiên lúa thóc được phân tán ra cho dân nghèo. 

1 Trích từ sách Hoang chánh bị lãm - 荒政備覽. (Chú giải của soạn giả)

347

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Như vậy cũng chẳng làm hại gì nhà giàu, nhưng mang lại 

lợi ích cho dân nghèo. 

TRỒNG ĐẬU THAY LÚA1

Vào đời Tống, Trình Hướng làm quan tri phủ Từ Châu, 

trời mưa dầm kéo dài ruộng lúa đều hư hỏng. Trình Hướng 

tính toán thấy rằng khi nước rút ruộng khô ráo thì cày bừa 

cấy lúa không còn kịp nữa, liền vận động các nhà giàu trong 

địa phương được mấy ngàn thạch đậu giống, đem phân 

phát cho nông dân, dạy họ mang rải trên ruộng nước. Nước 

còn chưa rút hết thì đậu đã bắt đầu nảy mầm, kịp khi nước 

khô hẳn thì ruộng lúa bị hư hỏng nay đã thành ruộng đậu. 

Năm ấy tuy mất mùa lúa nhưng dân không đến nỗi đói kém 

chính là nhờ thu hoạch được đậu. 

 Lời bàn

Trước đây tôi từng đọc qua sách “Tứ hữu trai tùng 

thuyết”, thấy có nói đến một sách lược có thể dùng cho năm 

mất mùa đói kém. Đó là yêu cầu tất cả các phủ, châu, huyện 

đều áp dụng việc nộp tiền phạt chuộc tội, rồi tận dụng số 

tiền thu được để mua lúa thóc vào kho. Hết thảy những tội 

từ sung quân trở xuống đều cho phép nộp lúa chuộc tội. 

Nếu như một vùng gặp thiên tai hạn hán, nên liên lạc với 

những vùng không gặp thiên tai hạn hán để tạm thời vay 

mượn cứu dân, năm sau sẽ hoàn trả. Được như vậy ắt là 

trăm họ sẽ không phải lưu lạc phương xa, triều đình cũng 

1 Trích từ sách Văn hiến thông khảo - 文獻通考. (Chú giải của soạn giả)

348

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

không phải lo lắng nhiều. Những điều đúng đắn như thế rất 

cần phải gấp gấp thi hành, mong rằng những ai có thiện tâm 

sẽ cố gắng truyền bá đến với những người đang giữ quyền 

cai trị các địa phương. 

KHÁNG NGHỊ CỨU DÂN LIÊU DƯƠNG1 

Vào triều Minh, năm cuối niên hiệu Gia Tĩnh, 2 vùng 

Liêu Dương gặp nạn hạn hán đói kém lớn, đến nỗi quân 

dân vì đói thiếu mà sát hại lẫn nhau. Binh bộ Thị lang họ 

Vương dâng sớ lên triều đình xin cứu tế, đề nghị giúp 2 vạn 

thạch thóc, lại tính toán việc vận chuyển theo đường bộ đến 

Sơn Hải, chi phí mỗi một vạn thạch ước đến 8.000 lượng bạc, 

quan viên địa phương đều cho là việc hết sức khó khăn. 

Bấy giờ, Hứa Bá Vân, người ở Côn Sơn, đang làm quan Cấp 

sự, cho rằng người dân Liêu Dương mạng sống mong manh chỉ 

còn trong sớm tối, nếu dùng đường bộ để vận chuyển không 

chỉ là kéo dài ngày, mà trên đường còn gây phiền nhiễu cho 

dân chúng, không bằng nên tạm gỡ bỏ lệnh cấm đường biển, 

cho dùng thuyền chở lương thực đến Liêu Dương, như vậy ắt 

có thể giương buồm đến nơi nhanh chóng. 

Suy tính rồi liền dâng sớ lên triều đình cực lực kháng 

nghị, xin thay đổi việc vận chuyển đường bộ sang đường 

thủy. Lại đem cả tánh mạng toàn gia của mình ra để đảm 

bảo cho việc vận chuyển bằng đường biển nếu có phát sinh 

bất kỳ vấn đề gì. Triều đình chấp nhận thỉnh cầu của ông, 

1 Trích từ sách Tỏa vi quản kiến - 瑣闈管見. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1566. Niên hiệu Gia Tĩnh kéo dài từ năm 1522 đến năm 1566. 

349

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

chuẩn y theo số lương thực trong bản sớ trước đó, lại lấy 

thêm lúa từ kho ở Thiên Tân, số lượng tăng lên đến hơn 10 

vạn thạch, cấp tốc dùng thuyền vận chuyển theo đường biển 

đến Liêu Dương. Trăm họ ở Liêu Dương được cứu tế, tiếng 

hoan hô mừng vui kinh trời động đất. Nhờ đó, số người 

thoát chết tính ra rất nhiều. Dân chúng Liêu Dương lập đền 

thờ Hứa Bá Vân, đến nay vẫn còn. 

 Lời bàn

Ấy thật là đem tâm chí thành thương xót mà lo việc cứu 

tế, gấp rút như cứu người đang dầu sôi lửa bỏng, dâng sớ 

hết lời trần tình, ân đức rộng đến lê dân. Tuyệt vời thay Hứa 

Bá Vân! Ân đức ấy thật hết sức lớn lao! 

ĐỨC ĐỘ KHÔNG PHÔ BÀY1

Vào đời nhà Minh, trong khoảng niên hiệu Sùng Trinh, 2 

có vị tiến sĩ quê ở huyện Thường Thục là Tưởng Uyển Tiên, 

ngẫu nhiên ghé lại Côn Sơn thăm nhà Chu Minh Viễn, vốn 

là bạn thi đỗ cùng khoa. Năm ấy gặp nạn đói kém dữ dội, 

đến nỗi vợ chồng, cha con trong một nhà cũng không còn 

khả năng lo cho nhau. Bấy giờ có người họ Quách, muốn 

bán vợ mình đi nhưng vì còn có đứa con quá nhỏ đang bế 

trên tay nên không bán được. Suy tính không còn đường 

nào khác, liền nói rằng: “Mỗi người phải tự lo tìm đường 

sống thôi.” Rồi mang đứa con nhỏ đặt bên lề đường. 

1 Xem trong sách Chu tử du bút ký - 周子愉筆記. (Chú giải của soạn giả)

2 Niên hiệu Sùng Trinh thuộc đời vua Minh Tư Tông, bắt đầu từ năm 1628 và kéo dài đến tháng 3 năm 1644. 

350

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Tưởng Uyển Tiên thấy việc như thế hết sức đau lòng, 

than rằng: “Sao có thể chỉ vì miếng ăn vào bụng mà trong 

phút chốc ly tán cả một gia đình?” Liền hỏi người ấy cần bao 

nhiêu tiền. Đáp: “Mười lăm ngàn đồng.” Uyển Tiên dốc hết 

túi riêng chỉ được mười ngàn đồng, liền hỏi Minh Viễn vay 

năm ngàn đồng cho đủ số. Minh Viễn nói: “Việc thiện ở thế 

gian nên để cho mọi người cùng góp sức, ông sao nỡ vô tâm 

chỉ muốn riêng mình làm người tốt?” Nói rồi liền góp vào 

số năm ngàn đồng ấy. Nhờ đó mà người vợ không bị bán đi, 

đứa con cũng được giữ lại. 

Về sau, nhà họ Quách cũng gầy dựng được đôi chút sản 

nghiệp, đưa con đến tìm Tưởng Uyển Tiên lạy tạ ơn cứu 

giúp. Tưởng Uyển Tiên không cho lạy, lại cũng không bao 

giờ nhắc đến việc ấy. 

 Lời bàn

Chu Minh Viễn chính là ông nội của Chu Tử Di sau này, 

cùng với Tưởng Uyển Tiên giao du hết sức thân thiết. Tôi 

có đọc sách của Chu Tử Di viết về những công hạnh tốt đẹp 

của 3 đời nhà họ Tưởng, thật rất đầy đủ. Nhân đó mới trích 

ra một số chuyện, chép vào ở phần cuối của sách  Bách phước 

 biền trân (百福駢臻), ở đây không kể ra nhiều. 

351

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

CÂN ĐO PHẢI CÔNG BẰNG, 

KHÔNG ĐƯỢC BÁN RA NON, 

 THU VÀO GIÀ

 Giảng rộng

Ở đây không nói đến hành vi hay lời nói, chỉ nhấn mạnh 

vào việc “cân đo”. Đó là vì hành vi hay lời nói đều có ý chủ 

quan. Đã có ý chủ quan, ắt có ý muốn lợi riêng về mình. 

Chẳng bằng dựa vào sự “cân đo” vốn chẳng có ý riêng, luôn 

khách quan, công bằng. 

Nói công bằng, có nghĩa là vật nhẹ cho kết quả nhẹ, vật 

nặng cho kết quả nặng, không hề phân biệt đó là đang cân 

để bán ra hay cân để mua vào. Vua Thuấn khi tuần du bốn 

phương, ấn định việc đong lường các nơi đều phải như nhau. 

Chu Văn vương vừa lên ngôi, trước tiên đã lo việc thẩm sát 

chuẩn mực cân đo xem có thích hợp đúng đắn hay không. 

Nếu không trước hết đề xuất lấy sự công bằng làm trọng, 

làm sao tránh khỏi trong lúc cân đo người ta lại không tùy 

ý tăng giảm làm sai lệch kết quả? Trong việc đong lường, ắt 

phải tương đồng các đơn vị như thăng, hộc...; trong việc đo 

đạc, ắt phải tương đồng về thước, tấc...; nói đến sự lệch lạc 

nặng hay nhẹ, non hay già, đó là nói chung về tất cả những 

kết quả cân đong đo đếm, như nhiều hay ít, lớn hay nhỏ, dài 

hay ngắn, tinh hay thô... 

Việc cân đo phải công bằng, không có nghĩa là mỗi khi 

cân đo đều phải yêu sách, đòi hỏi sự công bằng, mà nên biết 

352

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

giữ sự công bằng tự trong thâm tâm, lúc nào cũng phải xem 

trọng sự công bằng, lấy đó làm khuôn thước. Được như vậy 

rồi thì tâm địa trở nên khoan dung rộng lớn, tự nhiên mỗi 

lúc cần phải cân đo, dù không lưu tâm cũng vẫn giữ đúng 

mực công bằng. 

 Trưng dẫn sự tích

KHIỂN TRÁCH KHÔNG CHỊU TỈNH NGỘ1

Đế Quân kể rằng: Người dân vùng Thục quận (Tứ 

Xuyên) khéo tùy cơ ứng biến, giỏi việc mưu lợi cho riêng 

mình. Có người tên Lê Vĩnh Chánh, nhà ở phía ngoài Đông 

Thành, vốn là thợ đóng xe. Vĩnh Chánh chê việc đóng xe 

nặng nề mà làm ra rồi bán rất chậm, bèn đổi nghề làm các 

dụng cụ đo lường như đấu, hộc... sau lại làm cả cân với quả 

cân. Được một năm, có người khách đến đặt hàng dặn phải 

làm cái đấu cho sâu hơn, quả cân nặng hơn, rồi trả thêm 

cho nhiều tiền hơn. Ông ta có khả năng làm ra được những 

quả cân non hoặc già, những cái đấu hơi nhỏ hơn hoặc lớn 

hơn, rất tinh vi khó biết. Tay nghề của ông ta càng cao thì 

lại càng có nhiều người sử dụng các dụng cụ do ông làm ra, 

rộng rãi khắp nơi, tội lỗi ác nghiệt ngày càng nặng nề hơn. 

Ta đã sai thần địa phương là Đoàn Ngạn hiện ra trong giấc 

mộng trách phạt, dùng roi đánh Lê Vĩnh Chánh, nhưng ông 

ta tỉnh ra vẫn không hối cải. Ta liền phạt ông ta phải mù hai 

mắt. Năm đó Vĩnh Chánh chưa được 40 tuổi, vợ bỏ đi theo 

1 Trích từ sách Văn Xương hóa thư - 文昌化書. (Chú giải của soạn giả)

353

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

người khác, 2 đứa con sinh ra cũng mù lòa, chịu đủ mọi 

điều khổ não. Nhưng ông ta bỏ nghề thì chẳng biết làm gì 

để sống, nên vẫn cố dùng tay thay mắt, ước chừng rộng hẹp, 

dài ngắn, lại tiếp tục làm theo yêu cầu của khách hàng. Năm 

ngón ở bàn tay trái của Vĩnh Chánh từ sáng sớm đã chịu đau 

đớn, đến chiều gần như không thể cử động được nữa, máu 

mủ thường chảy ra, hết sức khổ sở. Dần dần, các khớp ngón 

tay rơi rụng, ông ta không còn cầm nắm bằng tay được nữa, 

phải đi ăn xin ngoài chợ. 

Vĩnh Chánh tự nói ra tội lỗi của mình với mọi người, đến 

3 năm sau thì chết, hai đứa con cũng nối tiếp nhau chết vì 

đói. Do đó mà số người sử dụng những dụng cụ đo lường 

sai lệch do Vĩnh Chánh làm ra không còn nhiều nữa. 

 Lời bàn

Đời nhà Thanh, vùng Thiệu Hưng thuộc tỉnh Chiết 

Giang có người đến Tô Châu thuê nhà ở. Người này có 

nghề khéo nấu bạc đúc thành các loại đồ chứa. Trong lúc 

nhận làm cho khách, ông ta lén lấy bớt đi số lượng bạc của 

khách. Năm Bính Tý niên hiệu Khang Hy, 1 vào ngày mồng 

3 tháng 7, đang trong lúc đúc đồ chứa, bỗng nhiên có người 

dở miếng ngói trên mái nhà ông ta trống ra. Ông lấy tay che 

lại, bỗng có tiếng sét đánh xuống, làm đứt hẳn một nửa cánh 

tay. Tuy chưa đến nỗi chết, nhưng thân thể khi ấy không còn 

khả năng nhấc được vật gì lên nữa. Cho nên, đối với các loại 

đồ dùng mà có sự gian lận, ắt không khỏi có sự liên quan 

đến tạo vật. 

1 Tức là năm 1696. 

354

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

CHỊU PHẠT LÀM THÂN TRÂU1

Vào đời Đường, ở huyện Vạn Niên thuộc Ung châu2 có 

người họ Nguyên, cưới vợ họ Tạ. Hai vợ chồng có đứa con 

gái gả cho Lai A Chiếu là dân ở Long thôn. Niên hiệu Vĩnh 

Huy năm cuối3 đời Đường Cao Tông, Tạ thị qua đời. Đến 

tháng 8 năm đầu niên hiệu Long Sóc, 4 bà hiện về báo mộng 

cho đứa con gái, nói rằng: “Mẹ lúc còn sống dùng đấu nhỏ 

hơn để đong rượu bán, gian lận tiền của người khác quá 

nhiều, nay đang phải chịu tội, làm con trâu ở nhà một người 

dưới chân núi Bắc Sơn, gần đây lại bị bán về nhà Hạ Hầu Sư 

ở gần chùa Pháp Giới để cày ruộng, khổ cực vô cùng. Mong 

con có thể mang tiền đến đó chuộc mẹ ra.” Đứa con gái thức 

dậy, đem việc ấy mà khóc kể với chồng. 

Tháng giêng năm sau, tình cờ gặp một vị ni sư ở chùa 

Pháp Giới đến Long thôn, hỏi ra mới biết tường tận mọi 

việc. Hai vợ chồng liền chuẩn bị tiền bạc tìm đến nhà kia 

để chuộc trâu. Trâu nhìn thấy người con gái thì khóc. Cô ta 

mua được trâu về, tận tâm nuôi dưỡng. Vương phi và thị nữ 

của Vương Hầu ở kinh thành nghe biết chuyện này, liền cho 

gọi người con gái của Tạ thị, bảo dắt trâu đến cho Vương phi 

xem, rồi ban cho tiền bạc, vải lụa. 

1 Trích từ sách Minh báo thập di - 冥報拾遺. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay là tỉnh Thiểm Tây. 

3 Tức là năm 655. 

4 Tức là năm 661. 

355

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

 Lời bàn

Dùng đấu nhỏ hơn để đong cho người là thói gian lận 

thường gặp ở dân phố chợ, ắt phải chịu sự trừng phạt đến 

như thế. Cho nên những kẻ gian lận của người để thủ lợi, ỷ 

thế cưỡng bức mua lấy vật dụng của người, nói chung đều 

không tránh khỏi sự nguy hiểm. 

NỐI NGHIỆP NHÀ TỐT ĐẸP1 

Đời Minh, ở Dương Châu có nhà giàu có, mở một cửa hàng 

ở phía nam. Đến lúc sắp chết, gọi con đến trao cho một cái cân 

mà nói: “Đây là vật đã giúp ta dựng nên gia nghiệp.” Đứa con 

hỏi vì sao, ông đáp: “Đòn cân này làm bằng gỗ mun, bên trong 

có giấu thủy ngân. Khi cân bán ra thì trước đã nghiêng cho thủy 

ngân chạy về đầu cân, người ta thấy tưởng rằng vật đã đủ nặng, 

không biết rằng thật ra còn nhẹ. Khi cân mua vào thì trước đã 

nghiêng cho thủy ngân chạy về đuôi cân, người ta thấy tưởng 

rằng vật cân còn nhẹ, nhưng không biết rằng thật ra đã nặng. Ta 

nhờ đó mà giàu có.” Đứa con nghe như vậy thì trong lòng kinh 

sợ nhưng không dám nói ra. 

Người cha chết rồi, đứa con lập tức mang cái cân ấy ra 

thiêu hủy. Khi đốt thấy trong đám khói bay lên có vật gì 

hình giống như rồng, như rắn. Chẳng bao lâu sau, có 2 người 

con trai đều chết cả. Khi ấy liền than thở rằng đạo trời thật 

không công bằng, nhân quả đảo điên trái ngược. Một hôm, 

nằm mộng thấy mình đi đến một nơi, có quan phủ ngồi trên 

án đường, dạy rằng: “Cha của ngươi vốn số mạng giàu có, 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết - 感應篇圖說. (Chú giải của soạn giả)

356

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thật chẳng cần phải dùng đến cái cân gian lận. Nhưng vì ông 

ta có tâm bất chính, chẳng giữ lẽ công bằng, nên Ngọc Đế có 

lệnh sai hai vì tinh tú là Phá tinh với Háo tinh1 xuống trần, 

đầu thai vào nhà để hủy hoại gia nghiệp nhà ngươi. Sau khi 

gia nghiệp đã suy sụp rồi, ắt phải chịu thêm hỏa hoạn. Nay 

xét thấy ngươi có thể sửa được lỗi lầm của cha ngày trước, 

buôn bán giữ được lẽ công bằng, nên Ngọc Đế đặc biệt cho 

triệu hồi Phá tinh với Háo tinh về, sắp tới sẽ cho ngươi được 

có con ngoan hiền, ngày sau được vẻ vang vinh hiển. Ngươi 

nên cố sức làm điều thiện, chớ nên oán thán lẽ trời.” 

Người kia tỉnh dậy hiểu ra mọi sự, từ đó càng kiên trì 

làm thêm rất nhiều việc thiện. Sau quả nhiên ông sinh được 

hai người con, đều đỗ tiến sĩ. 

 Lời bàn

Theo đúng lý thì những chuyện tốt xấu, lành dữ xảy ra với 

người đời đều có nguyên nhân tiềm ẩn, chỉ là người phàm mắt 

thịt không có khả năng thấy biết mà thôi. Nhưng luật nhân quả 

báo ứng, dù một mảy may cũng không sai lệch. 

Xưa ở Cô Tô (Tô Châu) có người họ Doãn sống bằng 

nghề viết đơn kiện, xúi giục người khác kiện tụng lẫn nhau. 

Trong nhà lúc nào cũng có nhiều người đến nhờ viết giúp, 

đông như họp chợ. Sau người ấy sinh được một đứa con, 

dung mạo hết sức tuấn tú, thông minh tuyệt trần. Nhân đó, 

họ Doãn tự hối hận lỗi lầm của mình, bỏ không làm việc viết 

đơn từ cáo trạng nữa. 

1 Phá tinh (破星) với Háo tinh (耗星): theo người Trung Hoa thời xưa thì đó là hai vì sao chiếu mệnh rất xấu. Phá (破) là phá hoại và háo (耗) là hao tốn. 

357

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

Chẳng bao lâu, đứa con trai hốt nhiên bị mù cả 2 mắt. 

Họ Doãn đau buồn uất hận lắm, trở lại viết đơn kiện như 

trước. Chưa được một năm thì 2 mắt của đứa con trai sáng 

ra. Do đó mà họ Doãn cho rằng đạo trời chẳng công bằng, 

từ đó tuyệt đối không tin lẽ nhân quả, họa phước gì nữa cả. 

Đứa con trai họ Doãn tên Minh Đình, vào năm Kỷ Sửu 

niên hiệu Thuận Trị1 thì đỗ tiến sĩ. Nhưng rồi chưa được 

mấy năm, nhân lúc đi nhận chức quan, giữa đường gặp 

quân phiến loạn, cả nhà đều bị giết, không sống sót một ai. 

VỚI KẺ DƯỚI PHẢI KHOAN THỨ, 

KHÔNG NÊN KHẮC NGHIỆT, 

 SOI MÓI

 Giảng rộng

Chẳng thấy như lúc bỏ tiền mua nô tì, mẹ con phải ly biệt 

đau khổ đến mức nào sao? Mẹ hiền ruột gan như xé nát, vạn 

bất đắc dĩ mới phải bước ra về, trước lúc ấy còn dặn dò lại 

con rằng: “Cha mẹ nghèo làm khổ con rồi! Thôi hãy gắng sức, 

khéo phụng sự chủ nhân. Chủ có gọi phải to tiếng dạ, chủ có 

dạy phải lắng tai nghe. Cùng là tôi tớ với nhau chớ tranh giành 

ganh ghét. Hình hài của con đó là máu thịt mẹ cha, trước đây 

1 Tức là năm 1649. 

358

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

thương quý nâng niu như châu ngọc, đâu ngờ phải gấp rút đến 

lúc chia lìa như hôm nay. Mẹ nếu có được tiền, nhất định sẽ 

đến chuộc con về. Từ nay con phải tự lo cho thân mình, đừng 

để đến nỗi phải chịu đòn roi đánh phạt.” 

Dặn dò cẩn thận như vậy rồi, lời chưa dứt thì mẹ con đã 

không kiềm được mà cùng ôm nhau khóc lớn. Cảnh ấy thật 

đau đớn thay! Nếu biết nghĩ đến cảnh ấy thì xót thương còn 

không hết, làm sao có thể nỡ lòng khắt khe, soi mói tìm lỗi 

để trách phạt? 

Trong Kinh dạy rằng: “Người đời đối với kẻ tôi tớ giúp 

việc, phải giữ trọn theo năm điều. Một là, trước phải xét hỏi 

xem có đói khát, rét lạnh hay không, sau đó mới sai khiến 

công việc. Hai là, nếu tôi tớ có bệnh phải lo việc cứu chữa, 

điều trị. Ba là, không được lạm dụng đòn roi, trước hết phải 

hỏi rõ ngọn nguồn sự việc rồi mới nghĩ đến việc trách phạt. 

Nếu là việc có thể tha thứ thì nên tha thứ; nếu buộc lòng phải 

trách phạt, thì nên vì sự dạy dỗ mà trách phạt. Bốn là, tôi tớ có 

chút đỉnh tiền riêng, không được cậy quyền chiếm đoạt. Năm 

là, cấp phát đồ dùng phải thực sự công bằng, không được 

thiên vị kẻ nhiều người ít, kẻ tốt người xấu.” 

Trong thế gian, những kẻ làm thân tôi tớ ắt phải là hết 

sức tối tăm, khổ sở. Bởi tối tăm nên ắt phải mau quên khó 

nhớ, rối loạn mọi việc. Bởi khổ sở nên dung mạo khó coi, 

thường nói lời vô nghĩa, nói ra đường đột xúc phạm người 

trên nhưng vẫn thường tự cho mình là đúng, gượng ép cãi 

cọ không thôi. Chính vì vậy mà thường tự chuốc lấy đòn roi 

trách phạt. Nhưng đối với những người tôi tớ như vậy mà 

khắt khe soi mói để trách phạt họ, thì người chủ ấy rõ ràng 

359

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

là không sáng suốt, lại thêm bụng dạ hẹp hòi. Nguyện sao 

cho những người làm chủ đều là người nhân hậu, rộng lòng 

khoan thứ, nên nghĩ đến những kẻ tôi tớ như con cái của 

chính mình. Đang lúc phải dùng đòn roi, cũng nên dạy dỗ 

rầy la; đang lúc dạy dỗ rầy la, cũng nên khuyên bảo khích lệ. 

Được như vậy ắt là tự mình cũng không hao tổn tinh thần, 

mà kẻ tôi tớ cũng không phải chịu đớn đau thể xác. Không 

chỉ là trong hiện tại được danh thơm tiếng tốt, mà còn có thể 

tạo thành nền nếp tốt đẹp cho gia đình trong tương lai. 

 Trưng dẫn sự tích

SAU KHI CHẾT KHÔNG CÓ NÔ TỲ1

Thời Nam Bắc triều, ở Bắc Tề có viên quan họ Lương, 

nhà hết sức giàu có. Lúc sắp chết bảo vợ con rằng: “Ta 

bình sinh yêu thích một nô tỳ với con ngựa hay, các người 

phải vì ta mà chôn theo khi tống táng.” 

Sau khi họ Lương chết, người nhà liền dùng bao chứa 

đầy đất đè lên người đứa nô tỳ, ngạt thở mà chết. Riêng con 

ngựa còn đợi đó, chưa giết. Nô tỳ chết được bốn ngày thì 

bỗng nhiên sống lại, kể rằng: 

“Tôi chết rồi, hồn đi đến phủ Diêm vương, ở bên ngoài 

cửa ngủ lại một đêm. Sáng hôm sau, nhìn thấy ông chủ bị 

xiềng xích gông cùm, có người áp giải vào. Ông chủ bảo tôi 

rằng: ‘Ta cứ tưởng sau khi chết cũng cần dùng đến nô tỳ, 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) Xem 

Pháp uyển châu lâm - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122, 

quyển 36, bắt đầu từ dòng 19 trang 577, tờ c. Đoạn kể lại ở đây có lược bỏ một 

vài chi tiết nhỏ. 

360

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nên mới dặn người nhà cho ngươi xuống, đâu có ngờ đến 

hôm nay thì mỗi người đều tự chịu khổ não, chẳng liên quan 

gì đến nhau. Ta sẽ thỉnh cầu phán quan thả ngươi về. ’ 

“Ông chủ nói rồi phải vào trong điện. Tôi đứng bên ngoài 

liền ghé mắt nhìn trộm vào, thấy có vị quan tra hỏi quân lính 

rằng: ‘Hôm qua ép ra được nhiều ít mỡ?’ Quân lính thưa: ‘Được 

8 đấu.’ Quan dạy rằng: ‘Tên họ Lương đó cần phải ép nữa, hãy 

ép cho ra đủ một thạch1 sáu đấu mỡ.’ Ông chủ lập tức bị dẫn 

đi, không kịp mở miệng nói điều gì. 

“Hôm sau lại thấy ông chủ bị dẫn đến, nhưng vẻ mặt 

có phần hoan hỷ. Quan tra hỏi: ‘Có ép được mỡ không?’ 

Quân lính đáp: ‘Dạ không.’ Quan hỏi nguyên do, quân lính 

thưa: ‘Người nhà ông ấy thỉnh chư tăng tụng kinh lễ Phật, 

mỗi khi nghe tiếng kinh kệ thì đà sắt tự gãy lìa, nên không 

ép ra được mỡ.’ Ông chủ nhân lúc đó liền lên tiếng xin tha 

cho tôi về, lại nhờ nhắn lời về với người nhà rằng: ‘Nhờ các 

người làm điều phước thiện nên ta được thoát nỗi khổ lớn, 

nhưng giờ thật chưa thoát hết tội, mong các người tiếp tục vì 

ta tụng kinh, tạo tác tượng Phật, ta nhờ đó có thể được giải 

thoát. Từ nay về sau tuyệt đối không được sát sinh để cúng 

tế, chẳng những ta không hề được hưởng những thứ ấy, mà 

ngược lại còn phải chịu tăng thêm tội khổ.’” 

 Lời bàn

Sau khi chết rồi không thể sử dụng nô tỳ, cũng giống 

như sau khi nghỉ việc quan thì không thể sai khiến những 

1 Pháp uyển châu lâm chép là “một hộc sáu đấu” (一斛六斗), tuy cách gọi khác 

nhưng vẫn tương đồng, mỗi hộc hay mỗi thạch ở đây đều được hiểu là 10 đấu. 

361

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

kẻ giúp việc trong nha môn. Còn như việc tụng kinh có thể 

tạo phước, làm việc sát sinh ắt gây họa cho người chết, lẽ ấy 

cũng là đương nhiên. 

NÔ TỲ BÌNH ĐẲNG VỚI NGƯỜI CAO QUÝ1

Tại Hồng Châu2 có quan tư mã là Vương Giản Dị bị 

chứng đau bụng, trong bụng thấy có một khối cứng, tùy 

theo hơi thở mà di chuyển lên xuống. Ông ấy đau quá đã 

chết đi, sau sống lại nói với vợ rằng: “Ta bị triệu đến chốn 

âm ty, vì có đứa nô tỳ kiện ta. Nó nói rằng vì bị ta kiềm chế 

mất tự do thái quá đến nỗi phải tự vẫn. Nay cái khối cứng 

trong bụng ta chính là nó đó. Âm ty tra xét sổ bộ thấy ta còn 

được sống trên dương gian 5 năm nữa, vì thế thả cho ta về.” 

Người vợ hỏi: “Đứa nô tỳ sao lại dám làm như vậy?” 

Giản Dị đáp: “Thế gian phân chia kẻ sang quý, người hạ 

tiện, chốn âm ty đều xem bình đẳng như nhau thôi.” 

Năm năm sau, quả nhiên Vương Giản Dị bị tái phát 

chứng đau bụng mà chết. 

 Lời bàn

Kẻ tôn quý với người thấp hèn, đều do sự phân biệt đối 

xử mà thành; cha con chồng vợ, bất quá cũng chỉ tạm thời 

giả hợp thành danh xưng, xét từ đầu vốn không phải những 

vị trí, danh xưng rốt ráo. Như nhà ở kề cận ta về phương 

đông, quay nhìn sang nhà ta ắt gọi là phương tây; như từ chỗ 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết - 感應篇圖說. (Chú giải của soạn giả)

2 Nay là Nam Xương thuộc tỉnh Giang Tây. 

362

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

nhà của người ở về phương đông của ta mà nói, thì căn nhà 

kề cận về phương tây của họ, đối với ta lại là phương đông. 

Cha ta gọi ta là con, ấy là nhìn từ phía của người làm cha. 

Nếu như nhìn từ phía con ta, ắt lại phải gọi ta là cha. Đường 

xuống suối vàng vốn đã không còn nghe đến chuyện cháu 

con vui vầy, huống chi đến chốn Quỷ môn quan lại còn có 

nô tỳ phục dịch bên mình được sao? 

NHẪN CHỊU ĐƯỢC ĐIỀU KHÓ NHẪN1 

Triều Minh có quan Tư đồ là Mã Sâm. Cha ông đến năm 

40 tuổi mới sinh con. Con lên 5 tuổi, dung mạo xinh đẹp, cả 

nhà đều thương yêu trân quý như châu ngọc. Một hôm, đứa 

tớ gái bế ra ngoài chơi, sẩy tay làm té ngã bị một vết thương 

trên trán phía bên trái mà chết. Cha ông lúc đó nhìn thấy 

mọi việc, lập tức gọi đứa tớ gái bảo chạy trốn đi, rồi tự tay 

bế xác con vào nhà. Mẹ ông đau đớn kinh hồn, nặng tay xô 

đẩy cha ông té ngã nhiều lần, quyết tìm cho ra con tớ gái mà 

đánh cho đến chết, nhưng nó đã chạy xa rồi. 

Đứa tớ gái chạy về nhà cha mẹ, kể thật sự tình. Cha mẹ 

nó vô cùng cảm động trước sự tha thứ của ông chủ, ngày 

đêm thành tâm cầu nguyện cho ân nhân mình sớm sinh quý 

tử. Năm sau, quả nhiên ông sinh được Mã Sâm, trên trán nơi 

phía bên trái có một vết sẹo màu đỏ rất rõ. 

 Lời bàn

Nô tỳ mắc lỗi, còn lỗi nào lớn hơn lỗi làm chết con của 

chủ? Khoan dung tha thứ, còn có cách nào hơn là buông thả 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục - 勸懲集. (Chú giải của soạn giả)

363

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

cho đi mất? Kẻ đã làm chết đứa con hiếm muộn lúc tuổi về 

già của mình, lại thả cho đi không bắt tội, cũng xem như mất 

hẳn đứa nô tỳ. Nuôi dưỡng được tâm địa như thế, ví như 

đứa con mà chẳng đủ phước làm đến chức quan Tư đồ, ắt 

người cha ấy cũng đã thay con mà trồng được cội phước rồi. 

Bằng như ngược lại, chủ nhân vì con cái mình mà đánh đập, 

trách phạt tôi tớ, chẳng qua chính là làm tổn hại đến phước 

thọ của con mình đó thôi. 

HUNG BẠO SINH RA RẮN1

Vào triều Minh, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ nhất, 2 

vùng Gia Định có một người họ Cảnh, làm nghề bán mì sợi 

mà sống. Người vợ ông tính tình hung hãn, thường lăng 

nhục, ngược đãi tớ gái, khiến nó thật không chịu đựng nổi. 

Mùa xuân năm Canh Thìn, 3 bà mang thai sắp đến ngày sinh 

nở, chuyển bụng suốt hai ngày mà không sinh được. Khi ấy, 

có bà đỡ họ Vương, hết sức... ... ... ... 

 (Từ đây trở đi trong cổ bản Hán văn bị mất 21 dòng, mỗi dòng 

 20 chữ. ) 

... phong hóa suy vi kiêu bạc, 4 chỉ riêng các vùng Thái 

Thương, Côn Sơn, Gia Định, Sùng Minh, Tùng Giang là còn 

1 Trích từ sách Tiên đại nhân bút ký - 先大人筆記. (Chú giải của soạn giả)

2 Tức là năm 1628, đời Minh Tư Tông. 

3 Tức là năm 1640. 

4 Câu này bị mất phần trước chỉ còn 3 chữ 下澆風 (hạ kiêu phong) nên không 

được rõ nghĩa. Có thể đoán phía trước là những chữ mang nghĩa bài trừ, loại 

bỏ... chẳng hạn. 

364

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

giữ theo phép sung quân có quan hệ đến đời con cháu. 1 Một 

khi bị đưa vào, liền chẳng khác gì những kẻ phạm tội phản 

nghịch. 

Đem thân làm kiếp nô tỳ trong nhà những kẻ công danh 

đại thần, xem như vĩnh viễn không thể thoát ra. Chẳng riêng 

những kẻ suốt đời phải làm thân nô bộc, cho đến những 

người theo lệ bắt phải sung quân vĩnh viễn, đều khiến cho 

con cháu của họ mãi mãi không thể trở thành con cái nhà 

tốt đẹp. Thật là thảm khốc biết bao! Chẳng dám nghĩ đến 

việc tự mình làm chủ một gia đình, chỉ riêng hiện nay chịu 

ơn nặng của mẹ cha cũng đã tự mình không thể lo việc nuôi 

dưỡng báo hiếu. Làm thân người nô bộc, bất quá chỉ nhận 

được chút tiền bán thân, nay chủ nhân lại muốn bắt người ta 

vĩnh viễn suốt đời nô lệ, như thế chẳng phải là trên thì phạm 

đến hòa khí của trời đất, dưới thì xúc chạm sự phẫn nộ của 

quỷ thần chốn u minh đó sao? 

Trong đời tuy có phân ra kẻ cao quý người hạ tiện, nhưng 

sinh con ra thì ai ai cũng đều thương yêu trân quý. Thế mà 

chỉ riêng con cái của những nhà bần cùng khi trở thành nô 

bộc trong các nhà có danh phận địa vị, ắt là việc dựng vợ gả 

chồng đều phải phụ thuộc, chẳng được tự do. Hoặc như nữ 

tỳ có chút nhan sắc, bị ông chủ cưỡng bức chuyện phòng the; 

hoặc khi bà chủ sinh tâm ghen ghét, thông qua kẻ môi giới 

1 Theo Minh sử, phần Hình pháp chí, quyển nhất có ghi: “Bắt vào quân đội có hai hạng, một hạng chung thân, một hạng vĩnh viễn. Hạng sung quân vĩnh viễn là 

những người phạm tội liên can đến con cháu, nói chung khi phạm vào tội chết 

nhưng được giảm nhẹ thì sung vào quân đội vĩnh viễn.” 

365

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mà bán đi phương xa, khiến phải ôm lòng phẫn hận, xấu hổ, 

oan ức thấu trời xanh mà không thể bày tỏ. Cho đến chuyện 

còn sống hay đã chết, gia đình thân quyến cũng không chút 

tin tức hay biết. Đó quả thật là chỗ bi thảm không sao nói 

hết trong số phận của những đứa con nhà cùng khổ, phải 

bán cho người làm thân nô bộc. 

Ví như làm thân nô bộc lại không con nối dõi, ắt khó 

nhọc suốt một đời có tích cóp được ít nhiều tài sản đều sẽ bị 

người chủ công nhiên chiếm lấy, xem như tài sản của ông ta. 

Thậm chí đến như người chồng của đứa nữ tỳ, nếu có dành 

dụm được đôi chút tiền bạc, chủ nhà liền nhận rằng cha của 

nữ tỳ ấy cũng là nô bộc của mình, mượn cớ ấy mà dối trá 

cướp lấy, cho nên cái họa của một người làm nô bộc suốt đời 

thật ảnh hưởng đến cả người chung chăn gối. 

Cũng chẳng riêng gì những việc như trên, khi đã có 

người phải chịu cảnh nô bộc suốt đời, ắt lại có những người 

bị giả mạo vu khống. Chính mắt tôi từng thấy có những kẻ 

cường hào nhiều thế lực, khi dò xét thấy nhà dân lành yếu 

đuối thế cô mà có chút tài sản, ruộng vườn, nhà cửa, hoặc 

người vợ có chút nhan sắc, hoặc có con gái xinh đẹp... liền 

thống suất gia nhân của mình lên thuyền kéo đến, làm như 

thể đi bắt cướp không khác, đột nhiên cưỡng bức mang về 

nhà mình, rồi giải lên quan phủ yêu cầu trừng trị, vu cáo 

đó là người phản chủ, hoặc mưu sát chủ, lại đưa ra khế thư 

chứng minh việc bán thân từ nhiều năm trước đây, mà thật 

ra chỉ là thứ giấy tờ ngụy tạo mà thôi. Đã vậy, bọn quan lại 

thì nhận hối lộ trước rồi, cứ y theo ý muốn của chúng mà 

366

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

xử, khép tội thật nặng. Sau đó dùng danh phận chủ tớ mà 

áp đặt, nhận cho khế thư ngụy tạo kia là đúng, xem tội phản 

chủ là thật, khiến cho người thế cô yếu đuối chịu oan khuất 

mà không thể bày tỏ, chẳng biết nơi nào để tố giác lên. Tiếp 

theo lại cân nhắc tính toán theo gia cảnh của người kia, ép 

phải mang tiền đến chuộc người về. 

Thương thay cho người dân nghèo không hiểu pháp 

luật, lo sợ ngày sau phải chịu sự bức hại, liền mau mau tìm 

phương cách chạy vạy tiền bạc, lớp thì vay mượn, lớp thì 

cầm cố để có tiền nhờ người đến biện hộ. Thật không biết 

rằng quan phủ vốn đã nhận đủ tiền bạc hối lộ, nên căn bản 

dù có mang tiền chuộc đến rồi cũng không giao trả lại khế 

thư bán thân kia, chỉ cấp ra một mảnh giấy làm bằng chứng 

mà thôi. Hóa ra khi có thêm mảnh giấy này thì tờ khế thư 

ngụy tạo trước kia giờ lại càng thêm tính xác thực, vì bản 

thân đương sự đã đến xin nộp tiền chuộc thân, tức là thừa 

nhận khế thư kia là đúng thật, không còn cách nào có thể 

biện bạch cho ra lẽ được nữa. Quả nhiên đúng vậy, đợi đến 

3 năm hoặc 5 năm sau, lại y theo lối cũ gọi người đến phục 

dịch. Bấy giờ, nếu nghe lời mà đến làm tôi tớ thì số tiền 

chuộc năm xưa hóa ra uổng phí. Bằng muốn cố sức giữ lấy 

chút thể diện, ắt là tài sản gia nghiệp phải mất hết. Thậm chí 

gian dối bức hại cho đến khi người kia chỉ còn lại tấm thân 

trơ trọi mà thôi! 

Như thế quả thật là một lũ cường bạo đạo tặc núp bóng 

cửa quan, một đám lang sói đội lốt lễ giáo. Chỉ vì xã hội 

chưa trừ bỏ đi tục lệ bán thân làm tôi tớ suốt đời, 1 nên từ đó 

1 Thực chất đây chính là chế độ nô lệ kiểu phương Đông. 

367

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

mà sinh ra vô số những điều hệ lụy xấu ác. Theo lẽ thường, 

như bán thân một lượng, nếu muốn chuộc cũng phải mang 

đến một lượng, đối với người bán thân mà nói thì một khi 

đem thân cúi đầu phục vụ cũng đã xem như phó mặc số 

phận một đời. 1 Huống chi nếu bỏ ra một lượng lại đòi hỏi 

người ta muốn chuộc phải trả lại gấp nhiều lần, theo tôi như 

thế thật quá tham lam, tổn hại đến đạo trời. Cớ sao cũng 

cùng là đồng tiền, khi chủ mua nô bộc thì 3 lượng, 5 lượng 

đều to lớn, xem nặng như Thái sơn; đến khi nô bộc muốn 

nộp tiền chuộc thân thì lại tăng lên đến số trăm, số ngàn, 

xem nhẹ như cỏ rác? 

Mong sao những bậc quân tử giàu lòng nhân ái đều phát 

khởi tâm nguyện đại từ đại bi, cùng nhau dâng biểu tấu lên 

triều đình, sớm có sắc lệnh nghiêm cấm không được gọi gia 

nhân của các nhà hào phú là quân, 2 và những kẻ nô bộc bán 

thân nên có hạn kỳ, không phải làm nô bộc suốt đời. Đối 

với người đã bán thân, chỉ giới hạn với riêng người ấy thôi. 

Lại nên quy định việc khi nô bộc cưới vợ hoặc theo chồng, 

người chủ không được đứng ra thu nhận tiền tài lễ vật. Đối 

với số tiền chuộc người, phải quy định không được nâng lên 

cao hơn số tiền ban đầu. Ví như có người đến cửa quan tố 

cáo người khác là nô bộc phản chủ, cần tra xét kỹ để loại trừ 

trường hợp gian trá hại người. 

1 Ý nói cho dù một chỉ phải trả lại bằng số tiền bán thân cũng đã quá khó khăn đối với người nô bộc. 

2 Theo ý nghĩa câu này, có thể đoán rằng đoạn bị mất trước đây (420 chữ) có lẽ 

nói về tệ nạn gia nhân các nhà cường hào tự xem họ như quân binh, dùng thế 

lực ấy để bức hiếp dân lành. 

368

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

Lại mong sao các địa phương trực thuộc đều tuân thủ 

đúng theo sắc lệnh, cho khắc những điều lệnh này lên bia 

đá, đặt ở chốn đông người. Làm được như vậy, không chỉ 

giúp cho ngàn vạn bậc cha ông không để khổ lụy đến đời 

con cháu, mà ngàn vạn cháu con cũng sẽ không rơi vào cảnh 

phải oán trách cha ông; chẳng những giúp cho ngàn vạn gia 

đình hiền lương trong chốn dân dã thoát được tai họa do 

bọn cường hào dựng chuyện vu cáo hãm hại, lại cũng giúp 

cho ngàn vạn cô gái con nhà hiền lương thoát được cảnh sỉ 

nhục vì bị bọn cường hào cưỡng bức thất thân. 

Như vậy, đám con cháu của các nhà giàu sang danh 

vọng mới biết tự lo lấy thân, không dám khởi sinh những ý 

niệm tà ác, không cướp giật tiền tài phi nghĩa, nhờ đó mà bồi 

đắp được tông miếu tổ tiên, như vậy chẳng phải là tạo được 

phúc đức sâu dày lắm sao? 

 Giảng rộng bài văn Âm chất

Hết Quyển thượng  

369

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

PHỤ ĐÍNH: 

NGHIÊM CẤM SÁCH KHIÊU DÂM1

Nhan Quang Trung nói rằng: “In ấn phổ biến các 

sách khiêu dâm, dụ dỗ dẫn dắt kẻ ăn chơi, đó là những việc 

giết người không cần đổ máu. Khi có bậc thánh nhân ra đời, 

nhất định sẽ gấp rút thu gom thiêu hủy hết thảy các sách 

dâm ô tà đạo, cũng như các bản gỗ2 dùng để in ấn chúng. 

Những kẻ tham gia việc in ấn lưu hành đều phải xử tội thật 

nặng, xem đồng với tội phạm năm điều đại nghịch, không 

thể miễn giảm tha thứ. Có như vậy thì phong tục mới được 

thuần mỹ, mà nền nếp tri thức mới duy trì được theo đường 

ngay nẻo chính.” 

Viên Liễu Phàm cũng có nói rằng: “Người nào làm việc 

thu gom các sách dâm ô tà đạo, kích động bạo lực để thiêu 

hủy hết đi, sẽ được phước báo con cháu nhiều đời đều có 

lòng trung hiếu tiết nghĩa. Người nào ưa thích đọc các tiểu 

thuyết khiêu dâm, lại mang những sách khiêu dâm, bạo lực 

v.v... cất giữ cùng một nơi với các sách của thánh hiền, sẽ 

chịu quả báo con cháu nhiều đời ham mê dâm dục. Người 

nào làm việc in ấn lưu hành hoặc mua bán các sách khiêu 

1 Trích từ sách Gia đình bảo phạt. (Chú giải của soạn giả)

2 Việc in ấn ngày xưa được thực hiện bằng cách khắc chữ ngược lên các phiến gỗ, dùng mực bôi đều rồi in vào giấy. Vì thế, muốn in một quyển sách trước 

hết phải thực hiện việc khắc bản gỗ. Bản gỗ này cũng được lưu trữ để sử dụng 

nhiều lần. 

370

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

dâm, bạo lực... để trục lợi, sẽ chịu quả báo con cháu nhiều 

đời hèn kém hạ tiện.” 

Tất Hiệu Lương nói: “Những quyển sách khiêu dâm quả 

thật là lưỡi dao sắc bén giết chết người. Chỉ mong sao cho 

các em thanh niên thiếu nữ con em chúng ta, một khi nhìn 

thấy những loại sách độc hại chết người ấy thì lập tức xé nát, 

thiêu hủy. Nếu gặp bạn bè xấu đam mê những thứ ấy thì xa 

lánh không giao du nữa. Phải giúp nhau nhắc nhở cảnh giác 

ngăn ngừa, đừng để rơi vào cái nguy cơ giết người không 

hình trạng đó. 

“Nay tôi khẩn thiết cúi đầu có lời thưa trước chư vị 

trong ngành xuất bản cùng giới văn nhân trước tác, ai trong 

chúng ta cũng đều có con em, chồng vợ, sao lại nhẫn tâm 

đẩy những người thân yêu ấy vào nơi tối tăm u ám, vào con 

đường dẫn đến tử vong, dứt tuyệt đường nối dõi dòng tộc? 

“Tôi lại khẩn thiết cúi đầu xin thưa với các vị hiệu 

trưởng, gia trưởng, các vị đang làm công tác thanh tra, xin 

mỗi vị đều tùy lúc tùy thời mà luôn có sự kiểm tra nghiêm 

ngặt, thường xuyên khuyên bảo dẫn dắt, giúp cho những 

con em thanh niên thiếu nữ của chúng ta đều tránh xa được 

chỗ tối tăm, không rơi vào đường chết. 

“Những điều mong mỏi ấy cũng đều tùy thuộc vào sự 

thực hành đức độ của các vị trong ngành xuất bản, các vị 

văn sĩ trước tác... Nếu như các vị có thể mạnh mẽ quyết tâm 

đốt sạch những bản gỗ in sách dâm thư tà đạo, ném bút 

371

CHU AN SĨ     A N   S Ĩ   T O À N   T H Ư

không viết ra những sách như thế, tôi dám chắc rằng hàng 

con em trong cả nước sẽ cảm kích mà xem các vị như những 

bậc đại vĩ nhân, đại mô phạm. 

“Nếu như nói rằng các sách khiêu dâm nào hàm chứa sự 

báo ứng xấu xa thì người đọc ắt tự có khả năng nhận biết mà 

cảnh giác, tránh xa; vậy xin hỏi có sách khiêu dâm nào mà 

không hàm chứa quả báo xấu, tại sao chỉ riêng thấy người 

đọc ngày càng bị lôi cuốn đam mê đắm chìm trong đó? 

“Vì thế, tôi lại khẩn thiết cúi đầu trước các vị họa sĩ, văn 

sĩ tiểu thuyết gia, xin có lời thưa rằng: Dùng ngọn bút để 

mưu sinh thì chọn cách nào mà chẳng được, cần chi đã khó 

nhọc lại hoen ố thanh danh, lưu truyền tiếng xấu, dẫn dắt 

xã hội vào con đường tối tăm u ám, bẫy thanh niên vào chỗ 

tử vong; chỗ học rộng sâu mà chạy theo mối lợi thật quá ư 

nhỏ nhoi vụn vặt. 

Nói về thuyết âm đức, nhân quả, những kẻ thiển cận ít 

học đều cho là mơ hồ khó thấy, nhưng trong sách vở, truyện 

tích của chư vị thánh hiền, 24 bộ chính sử, 1 hết thảy đều có 

ghi chép đầy đủ rõ ràng. Huống chi, các bậc hiền nhân gần 

đây nghe thấy, ghi chép lại cũng rất nhiều. Thế nên tiên sinh 

Đinh Phúc Bảo mới sưu tập, lược ghi chép lại nhằm mục 

đích khuyên dạy răn nhắc người đời. 

1 Chỉ các bộ sách, sử được chính thức công nhận qua các thời đại của Trung 

Hoa, bao gồm: Sử kí, Hán thư, Hậu hán thư, Tam quốc chí, Tấn thư, Tống thư, 

Nam tề thư, Lương thư, Trần thư, Ngụy thư, Bắc tề thư, Chu thư, Tùy thư, Nam 

sử, Bắc sử, Đường thư (Cựu Đường thư), Tân đường thư, Ngũ đại sử (Cựu Ngũ 

đại sử), Tân ngũ đại sử, Tống sử, Liêu sử, Kim sử, Nguyên sử và Minh sử. 

372

KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

“Trong mọi điều tệ ác, dâm dục là nặng nhất, hiện tiền 

không khỏi chịu nhiều báo ứng, sau khi chết lại phải vĩnh 

viễn nhận chịu những sự đớn đau khổ sở. Than ôi, người 

trong nước lẽ nào lại có thể không hết sức lưu tâm kinh sợ 

đối với việc này được sao? Giá như hiện nay trong nước có 

được bậc đạo cao đức trọng, đứng ra tập hợp những người 

cùng chí hướng, cùng nhau mở ra hội nghị bàn thảo hoạch 

định phương pháp bài trừ các sách khiêu dâm, đồng thời 

cùng với các vị chức sắc, chư tôn giáo phẩm, ban lời khuyên 

dạy khuyến khích đọc những sách có nội dung tốt đẹp, lành 

mạnh, góp sức lưu truyền rộng rãi, dùng nhiều phương 

thức khác nhau để khen thưởng khích lệ, như vậy quả thật 

là giúp cho xã hội quốc gia được thấm nhuần những điều 

tốt đẹp vô cùng tận. Cứ nghĩ đến việc này, tôi thật không 

sao ngăn được cảm xúc trong lòng, chỉ muốn chí thành dâng 

hương lễ bái, cầu nguyện sao cho sớm được thành tựu.” 

373





Document Outline


	Lời tựa nhân việc
 khắc bản in lại sách 
An Sĩ toàn thư

	Lời tựa viết năm Mậu Thân (1908)

	Lời tựa của Trương Thủ Ân

	Lời tựa đầu tiên 
của sách Giảng rộng bài văn
 Âm chất

	Bài văn Âm chất của
 Văn Xương Đế Quân

	Phần bổ khuyết

	Giảng rộng
 bài văn Âm chất 

	Quyển thượng 

	Ta trải qua mười bảy đời 
sinh ra làm kẻ sĩ có quyền thế

	Phụ đính 5 mục hỏi đáp
 về luân hồi

	Chưa từng bạo ngược với dân, 
tàn khốc với thuộc cấp

	Cứu người lúc nguy nan

	Giúp người khi khẩn thiết

	Thương xót người cô độc

	Khoan thứ kẻ lỗi lầm

	Rộng làm những việc
 phúc thiện, 
tích âm đức, thấu tận
 lòng trời

	Nếu ai có thể giữ tâm hiền
thiện như ta

	Luận giải về tâm

	Ắt được trời ban phước lành

	Do đó mà ta có lời dạy người

	Vu Công xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa

	Họ Đậu giúp đỡ muôn người, 
một cội sinh năm cành quế

	Tống Giao cứu đàn kiến, 
trúng tuyển trạng nguyên

	Thúc Ngao chôn xác rắn, 
sau làm tể tướng

	Muốn tạo ruộng phước
 rộng sâu, phải dựa vào một tấm lòng này

	Thường không ngừng việc giúp người, âm thầm làm đủ mọi công đức

	Lợi người lợi vật

	Làm thiện tích phước

	Chính trực thay trời 
hành đạo, dạy người

	Mở rộng lòng từ,
 vì nước cứu dân

	Đối xử với người phải giữ 
lòng trung

	Với cha mẹ ông bà phải
 hiếu thảo

	Với anh em phải giữ lòng
 kính trọng, thương yêu lẫn nhau

	Với bạn bè phải giữ lòng tin cậy

	Hoặc phụng chân triều đẩu

	Hoặc thờ Phật học kinh, 
thường nhớ nghĩ làm theo
 lời Phật dạy

	Báo đáp bốn ơn sâu nặng

	Thực hành rộng khắp 
theo Tam giáo

	Giúp người khẩn cấp 
như cá mắc cạn; 
cứu người nguy nan 
như chim bị lưới siết

	Xót thương trẻ mồ côi, giúp đỡ người góa bụa

	Kính trọng người già, thương kẻ nghèo khó

	Chu cấp cơm ăn áo mặc 
cho người lỡ đường đói rét

	Giúp quan quách
 cho nhà nghèo khó 
để thi hài người chết 
được ấm cúng

	Nhà giàu sang phải nâng đỡ thân thích 

	Mất mùa đói kém 
phải cứu giúp lối xóm

	Cân đo phải công bằng, 
không được bán ra non,
 thu vào già

	Với kẻ dưới phải khoan thứ, 
không nên khắc nghiệt,
 soi mói

	Phụ đính:
Nghiêm cấm sách khiêu dâm




cover_image.jpg
An-Si-Toan-Thu-
Am-Chat-Van-
quyen-thuong-
NXB-HUONG-





index-1_1.jpg
_mw
ZE ¢

Lo

(s KHUVEN NGUSI TIN SAU NHAN QUA o






